

உ சிவமயம் 69

+++

+

+++++++++

++

++++

+++

++++

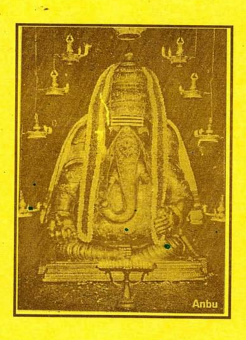
++

++

+

காஞ்சீபுரம் ஸ்ரீபஞ்சாக்கரயோகிகள் அருளிச்செய்த

# சைவபூஷணம்



சென்ணே ஸ்ரீ அகோர சிவாசார்ய டிரஸ்ட் வெளியீடு



+

+

++++



த தூறுமுழ்

# பதிப்புரை

#### **திருச்சிற்றம்பலம்**

துணையிலாமயில் தூங்கிருட் பேய்களோடு அணையலாவதெமக் கரிதேயெனா ၊ இணையிலா இடைமாமருதிர் எழு பணையில் ஆகமம் சொல்லுந்தன் பாங்கிக் கே ॥ ஸ்ரீமத் திருநாவுக்கரசு நாயனார்

# வெள்ளிவிழா

எல்லாம்வல்ல இறைவன் திருவருளால் எங்களது அறக்கட்டளையின் மூலம் பல்வேறு நற்பணிகளை மேற்கொண்டு வருகிறோம். அதன்வழி இன்று (07-01-2005) பிள்ளையார்பட்டி ஸ்ரீகற்பக விநாயகர் வேதசிவாகம வித்யாலயத்தின் 25ம் ஆண்டு வெள்ளிவிழா நாளில் லசவபூஷணம் என்னும் இந்த நூலை வெளியிடுவதில் பெருமகிழ்ர்சி அடைகிறோம்.

#### சைவபூஷணம்

சைவகாமங்களின் கிரியாப் பகுதியை விளக்குகின்ற நூல்கள் பல உள்ளன. சைவபூஷணம் என்னும் இந்த நூலும் அவற்றுள் ஒன்று ஆகும். காஞ்சீபுரத்தில் வாழ்ந்த ஞானசிவாச்சாரியாரின் சீடரான புரீபஞ்சாக்ஷர யோகிகளால் இயற்றப்பட்டது இந்நூல் ஆகும்.

சூர்வதை குரதிரைவாலி ஜீடமாவாரும் வருவைமா ! நேதோவாவு வுகர்கள் வர்கள் கர்கள் க

இந்நூலுள் கிரியாபாத விஷயங்களை வரிசையாகக் கூறவில்லை என்றும் ஆகமங்களுள் எந்தக் கிரியையானது மிகவும் சுருக்கமாகக் கூறப்பட்டுள்ளதோ அதையே நன்கு விவரித்துக் கூறுகிறேன் என்றார் ஆசிரியர்.

"வாதவா) வறாற்பலவார் விசூவாகவி வி வக்கி தொணி ப கி தேவரிய ஓூ ஐஸ்ரா மல்ஷு விஜூய மக்கி வாகவி வி உழி வக்கிறி பு

 கிரியைகளைச் செய்யும் பொழுது அந்தக் கிரியை மிகுந்த சக்தியுடையதாகும் என்பது உறுதி. இது போன்ற கருத்துக்களை எல்லாம் பிரயோக நூல்களில் காண முடியாது. இந்நூல் சைவாகமங்களை வாக்பூஷணமாகக் கொள்கின்ற சைவர்களுக்கு அனேக ரத்தினங்களால் ஆன ஸ்வர்ணபூஷணம் போல் விளங்கும் என்கிறார் ஆசிரியர். இந்நூலை

தேவகோட்டை சிவாகம சித்தாந்த பரிபாலன சங்கத்தார் கிடைக்கப் பெற்ற தமிழுரையோடு ( உரை ஆசிரியர் பெயர் தெரியவில்லை) உரை இல்லாது இருந்த சுலோகங்களுக்கு சங்கத்து வித்வான் வியாகரண சிரோமணி ப்ரஹ்மஸ்ரீ K. M. சுப்ரமண்ய சாஸ்திரிகளைக் கொண்டு பூர்த்தி செய்து வெளியிட்டுள்ளார்கள்.

பத்ததி ஆசிரியர்கள், மற்ற சிவாகமச்சார்பு நூல் ஆசிரியர்கள் அனைவரும் தாம் பெற்ற இன்பத்தை உலகோர் அனைவரும் பெற வேண்டும் என்ற உயர்ந்த எண்ணத்துடன் அருளிச் செய்துள்ளார்கள் என்பதை உணர்ந்து சைவாகம வித்யாலய மாணவமணிகள் இது போன்ற நூல்களைப் படிக்க முன்வரவேண்டும். சித்தாந்த சைவ சமயத்தை விளக்குகின்ற வடமொழி, தென்தமிழ் மொழி நூல்கள் யாவும் நமது முன்னோர்கள் நமக்கு வழங்கியுள்ள விலை மதிப்பற்ற ரத்தினங்கள் என்பதை சைவர்கள் உணரவேண்டும்.

சிவபரம்6பாருளை போற்றி வழிபடும் நமக்கு சிவபக்தியோடு சமயப்பற்றும், சமய நூல்களைப் படிக்க வேண்டும் என்ற ஆர்வமும் பெருக வேண்டும். பெருகினால் தான் "வேத நூல் சைவ நூல் என்றிரண்டே நூல்கள்" என்று சிவஞான சித்தியாரில் அருணந்திசிவத்தாலும் திருவருளைத் தெளிய ஓதும் சிவாகமம் என உலகறியச் செய்யும் நூலே என்று சிவப்ரகாசத்தில் ஸ்ரீமத் உமாபதி சிவத்தாலும் போற்றப்படுகின்ற வேத சிவாகமங்கள் உலகின் தலைசிறந்த நூல்கள் என்பதை உணர்ந்து அவற்றை குருவின் துணையோடு தெளிவுறப் படித்து அதன்வழி நடந்து சித்தாந்த சைவத்தின் பெருமையை ஒருநாட்டின் எல்லைக்குள்ளும் மொழியின் எல்லைக்குள்ளும் நிறுத்தாமல் உலகெங்கிலும் பறைசாற்ற இயலும். மேலும் இச்செயலை "வேற்றுமை வேதனை தரும் ஒற்றுமை உயர்வு தரும்" என்னும் பழமொழியைக் கருத்தில் கொண்டு **மொழி வேற்றுமை** பாராமல் வடமொழி தென்மொழி இரண்டுமே இறைவனால் அருளப்பட்டவை என்பதை உணர்ந்து அவற்றுள் வடமொழி பூஜைக்கும், சிவபக்திக்கு வித்தாகும் தாய்மொழியாகிய தமிழ் தோத்திரம் செய்வதற்கும் என்பதை அறிந்த உண்மைச் சைவர்களால் மட்டுமே முடியும். எனவே வேத

சிவாகமங்களையும், திருமுறை சித்தாந்த சாத்திரங்களையும் இரண்டு கண்களாகக் கொள்கின்ற சைவர்களே! எவ்வுயிரிலும் நீங்காது உறையும் இறையாகிய சிவபெருமானையே பெருந்துணையாகக் கொண்டு எவ்வுயிர்க்கும் அன்பு செய்தல் என்னும் சிவநெறியாகிய சைவ சமயத்தின் பெருமையை உலகெங்கும் பரவ நம்மால் இயன்றனவும் பணி செய்வோம் வாருங்கள்.

நன்றி

இந்நூல் வெளியீட்டை நடத்தும் எங்கள் சிவஞானச்செல்வர் டாக்டர் சிவஸ் K. பிச்சை சிவாச்சாரியார் அவர்களுக்கும், திருப்பரங்குன்றம் ஸ்கந்தகுரு, வித்யாலய முதல்வர் K. ராஜா பட்டர் அவர்களுக்கும் சென்னை சம்ஸ்க்ருதக் கல்லூரிப் பேராசிரியர் வியாகரண சிரோமணி சிவஸ் S. அருணசுந்தர சிவாச்சாரியார் அவர்களுக்கும், பாண்டிச்சேரி சைவ சித்தாந்த ஆராய்ச்சியாளர் டாக்டர் T. கணேசன் அவர்களுக்கும், இந்நூல் மூலப்பிரதியை கொடுத்து உதவிய மதுரை கவாமிநாத பட்டர் அவர்களுக்கும், மானாமதுரை வியாகரண சிரோமணி சிவஸ் D. ராஜேஷ் சிவம் அவர்களுக்கும், சென்னிவனம் சிவாகமரத்னம் சிவஸ் S. சரவணசிவம் அவர்களுக்கும், நூலை நல்லமுறையில் அச்சிட்டு உதவிய சென்னை மந்தைவ்வளி ஸ்ரீராகவசிம்மம் அச்சகத்தாருக்கும் நன்றியை தெரிவித்துக் கொள்கிறோம்.

இங்ஙனம்

G. கார்த்திகேய சிவம்

செயலாளர்

பநீஅகோர சிவாச்சார்ய டிரஸ்ட்

சென்னை-78

+>F++689+\$<- ->F++680+\$<- ->F++680+\$<-

### அணிந்துரை

சைவபூஷணமெனப்படும் கருத்தாழம் மிக்கதும் செய்திகளின் விளக்கம் அதிகம் கொண்டதுமான இந்நூல் பரமானந்த யோகியென்று வழங்கப்படும் பஞ்சாக்ஷரயோகி என்னும் சைவ ஆசாரியரால் அருளப்பட்டது. இவர் காஞ்சிபுரத்தில் வசித்துவந்த ஞானசிவாசாரியருடைய சிடர் என இந்நூல் தொடக்கச் செய்யுள் வாயிலாக அறிகிறோம். நூல் 16-17 நூற்றாண்டுகளில் இயற்றப்பட்டிருக்கலாமெனத் தெரிகிறது.

சைவாகமங்களின் பரந்து விளக்கப்படும் கிரியாபாதப் பொருள்களையே இவ்வாசிரியர் தொகுத்து தீக்ஷை பெற்ற சைவர்கள் எளிதில் அறிந்து கொள்ளுமாறு சுருங்கக் கூறுகிறார். நித்திய கருமங்கள், அக்னி காரியம், நியாஸங்களின் வகைகள், நால்வகை வருணத்தவர்க்கும் உரிய தீக்ஷை வகைகள், மற்றும் பதினாறு ஸம்ஸ்காரங்கள், சிஷ்ய லக்ஷணம், அறுபத்துமூன்று நாயன்மார்களின் பெயர்கள் ஆகிய இன்ன பிற செய்திகள் பல இந்நூலில் விளங்கக் காணலாம். ஆக இவ்வரிய நூலானது தற்காலத்தில் சைவர்கள் அறிந்து கொள்ளவேண்டிய மிக இன்றியமையாத செய்திகளையெல்லாம் தொகுத்துக் கூறுகிறது.

பல வருடங்களுக்கு முன் தமிழுரையுடன் அச்சான இந்நூல் தற்சமயம் கிடைப்பது அரிதெனக் கருதி மீண்டும் அச்சிட்டு வெளியிடுவதின் மூலம் சைவநூல் வளர்ச்சிக்கும் சைவபெருமக்களுக்கும் பெரும் தொண்டாற்றியுள்ளார் சென்னை அகோர சிவாசாரிய டிரஸ்டின் அயராத செயலாளர் சிவத்திரு, கார்த்திகேயசிவம்.

சைவசமயப்பற்றுள்ள ஆன்றோர்கள் இந்நூலைப் படித்துத் தங்களுடைய சைவஞான வளர்ச்சிக்குத் தேவையான சைவாகமங்களையும் பத்ததிகளையும் மற்றும் பல ப்ரகரண நூல்களையும் இதுபோல் அச்சிட்டு வெளியிடுவதற்குப் பேருதவியும் பேராதரவும் நல்க வேண்டுமெனப் பிரார்த்திக்கின்றேன்.

> சிவனடி போற்றும் தி. கணேசன்

# . அ **சுபட்டா தி ஸ**ூ ஆ கூ<sup>2</sup>88

| லொ<br><sub>©</sub>             | ചുക്യം | லை<br>இ                      | പാങ്ം |
|--------------------------------|--------|------------------------------|-------|
| # ர <u> த</u> சு               | 94     | ு மா ந ஸ் சுறெர<br>ஸ்        | 78    |
| കു <u>ഗ</u> ിം ഖൈളിക           | 95     | ഹം വി വി വി വി വി            | 244   |
| சுதெராந்                       | -1     | ഹംവാം വാക്ത്വ                | 77    |
| சுரு <i>சூ</i> ரதெ             | 93     | ு மாநாதி                     | 75    |
| கு ஹொஜைந்ரபுவ                  | 100    | உடைநாதுர                     | 238   |
| சு ஹூட்ரா வர <u>கி</u>         | 50     | ഉക്ഷാവ്യ പിത്ത്ര             | 224   |
| <b>ക</b> ഖ്യധൂന്നക്ര           | 43     | உளிரை                        | 165   |
| அன் மியல் இத்                  | 98     | உதுவோஸந                      | 105   |
| <i>ഷല</i> ും <i>പ</i> ൂ        | 223    | உ <u>தத</u> ுர               | 111   |
| சு ெத                          | 216    | <b>உழ்</b> றி வீர்           | 138   |
| சூள் வாற                       | 241    | ജ്ഞ്ചാനം ബിട                 | 148   |
| கூடிள் ஹொஐந                    | 228    | ടന്റാം ബഫ്ഥനീഥങ              | 199   |
| <u>இதாயர் ஸ் வ</u><br>இதாயர் வ | 211    | <b>ജ</b> ങ്കിക് ച ഖത്യി      | 238   |
| ௸௭ௗ௳௺௵                         | 200    | வை காஹஸ் 🦒                   | 223   |
| ഏളും ബമ്പന <u>ും</u>           | 198    | வன <u>த</u> உ <u>வை தி</u>   | 244   |
| சூ                             | 190    | வா 6ெக்கை ஹி                 | 207   |
| சூ உள் கொறிக                   | 193    | ഞ്ങ ഖം <u>ഗ</u> നെഖ <u>ന</u> | 180   |
| കുട്ടുടെ ബതി                   | 127    | ഖത് ഖം ക്കൗത്ത്              | 48    |
| சூ உரவி ் மந                   | 101    | മ്പെ ഖം ബ്യൗക് ബ്യൗഖ         | 180   |
| കൃളൂനെയാപി ച                   | 85     | வர கா மீதி                   | 153   |
| சூ?ணொவ <b>ു</b>                | 15     | ഞ്ഞ ഖം ഉട്ടക്                | 53    |
| சூ <u>ற்த</u> ெர் உ            | 94     | ഞ്ഞു ക്യൂ                    | 23    |
| കുളൂലെയു ച                     | 121    | ணதஸ் , வழாக                  | 3     |
| கூறொல் வு ஆக்                  | 147    | கூநொஜு@                      | 107   |
| சூரௌ <i>உ</i> சொ <i>க்ஷ</i> ்  | 238    | கூத அவரா ஹி                  | 161   |
| உதுுளா                         | 181    | கத் பூவரா வறு                | 216   |
| உத்\ஷெள் உ                     | 172    | காலாநா                       | 8     |
| <u>ജെ</u> 2) ജു ച              | 175    | சுப <i>ஃ</i> பாழி            | 30    |

| ு<br>இ                              | പുക്യം | லரா<br><sup>©</sup>           | ബങ്ം  |
|-------------------------------------|--------|-------------------------------|-------|
| காலு யகு                            | 101    | உகாோ ஹி                       | 15    |
| காத்\ாயொம                           | 201    | <b>வ</b> டீக் <sup>கோ</sup> ம | 193   |
| காலார <u>ெ</u> தி                   | 160    | வையாடு முன்                   | 118   |
| காலாயாதுர                           | 204    | <b>உ</b> க்ராரொ               | 20    |
| கினாஸிந்                            | 9      | ച <u>െ</u> മാമ്പയു            | 29    |
| ஆ <i>আ</i>                          | 15     | உராயா வலை இ                   | 239   |
| கினாந\க                             | 162    | <b>உுைை</b> ₃ாதுவெ            | 211   |
| கினூணை வூ                           | 133    | ஜாத்தா விருவை                 | 26    |
| குுணா <i>ெ</i> மள<br>உ              | 102    | தஸி. க் குழின                 | 201   |
| ஊ <sub>ா</sub> ராத் <sup>‰</sup> ாம | 165    | <u>த</u> சாவா <u>ஹந</u>       | 48    |
| കൗം <u>ചെ</u> ത്തെ                  | 209    | தகைை പ <u>ு</u> தலிக          | π 221 |
| ௯ுய்பானவ                            | 227    | த <b>ஒ</b> ு ஓர               | 159   |
| കൗം⊖ഇ ഖസൌഖ <u>ക</u>                 | 5T 210 | <u>தத</u> மாகி<br>வூ          | 122   |
| ௯ுனாயு ஃ                            | 149    | தஸூக ஸஹஸ்-                    | 237   |
| <b>ு</b> வா ை∕ி வ ரி ம              | 215    | தந்பை) து                     | 5     |
| கொ வா வாரூ                          | 114    | தஹிந வொலர                     | 174   |
| கௌ ஆ இத                             | 201    | தக் பரா உரா ்                 | 148   |
| கரைல் பொ <i>ற</i>                   | 37     | ്ജെം ഉകളിച്                   | 116   |
| சுரக <b>ாக</b> ிரஉரக                | 50     | <b>ௐ</b> சுட <i>்</i> ஃப் கூ  | 180   |
| கரக <u>ா</u> தரு                    | 181    | <i>௲</i> ௮௳ <u>௺</u> ௲௺௺௴     | 147   |
| കുഞ്ഞ് കായു                         | 181    | <u> ஐ</u> ஸ்டத் ஒர் ர         | 91    |
| പെட്ടെ കി                           | 210    | தബ്ലിട്ടാ ബെதി                | 180   |
| സം സ⊾ർ∕ാഷ്ട്ട<br>സം സൂർ             | 230    | <u>க</u> கிவ-ு உரா வ          | 172   |
| ுமாரா வகுமா                         | 86     | <u>ത്നം ബ<sup>®</sup>യം</u>   | 51    |
| <i>_</i> மாயி <del>தீ</del>         | 41     | <u>ത്നം ബ®</u> യം             | 233   |
| <i>ഥ</i> ൗന്നുക്പളെഖം               | 18     | திய <b>ுக</b> ீவ-ுரவரத        | 45    |
| <i>ൗ</i> ര്യായുട്ടി                 | 21     | தைறாதிஷ                       | 81    |
| _ைவரகி ஃ                            | 99     | ചൈത്രാളെ                      | 52    |
| ചെ അവു ംബം                          | 229    | சி வ <i>கு</i> உ <i>ற</i> ு   | 36    |
| ചള്പതം ജിമ                          | 117    | <i>செய்</i> ர <u>வைய</u> ு    | 168   |

| சொ<br>இ                            | പുജം | <b>ெ</b>                  | ഖുജം |
|------------------------------------|------|---------------------------|------|
| தெதாதி வண் ‡ா                      | 6    | தொடு வ தீசுஷ்             | 143  |
| செயாயாஜ                            | 160  | ஹொனா உய                   | 82   |
| த்திய <sup>இ</sup> ஆறி             | 35   | ളെനത്തുചച്നംബൗ            | 165  |
| <b>ഉത്യൂലും</b> നമ്മ               | 47   | போரு நாடி                 | 169  |
| <b>த்ஆர் வின்றை</b> ஒ              | 138  |                           | . 89 |
| อุเกาในลู้                         | . 83 | بح.                       | 102  |
| <b>உரிகு</b> உரிகு                 | 33   | ு வாத்தன்                 | 55   |
| <b>த்கூ</b> ராயா <i>ன</i> ு        | 133  | ധ്യമെ ഈ                   | 438  |
| <b>ஓ்ஊ</b> ப் ஊூ வ ி               | 171  | <b>ய</b> ுளயவ <u>ி</u> தி | 182  |
| தீகூரா உண வ                        | 146  | யுராந் ஹி                 | 139  |
| தீகூரா வ <u>ுகி</u> ஷா <u>ன</u>    | 30   | ധുനലെച്ചൈഖ                | 96   |
| <b>தீகை</b> சுகா ஹி                | 39   | யியத் ஆண்<br>வி           | 189  |
| <b>தீகு</b> மாவெறு                 | 147  | ധുനലെ ച്ചി ക്ക            | 42   |
| <i>தீகூ</i> ரா உண ப                | 149  | ந தீ மா <i>த</i> ி        | 157  |
| <b>தீகு</b> ரா உ <del>ற</del> ்ற வ | 159  | நகூர மு்குரு              | 2    |
| தீகூரா முள் து                     | 178  | நித்து。 கூஜ்              | 28   |
| <b>தீகு</b> ராவி மி ஷொ வி          | 13   | நிவ அரண தீக்ஷா து         | 145  |
| <b>ஓ்</b> கூரா                     | 30   | நிதை\ கூஉூணி              | 28   |
| தீகூராயாஜவி                        | 174  | நி த\வைதி                 | 27   |
| <b>தீக்</b> ஷா ஜன் வ               | 171  | <u>മുഎത്ജം</u>            | 115  |
| க்_ூனரி <u>ட</u> ்ஸி-ட ஓரி         | 88   | நெகு <b>்</b> முு ஆ       | 77   |
| ളെഖി ഊഖെച്ച                        | 93   | தைவெல்லால்                | 202  |
| ெல்கு விர                          | 179  | வறூக் தது                 | 110  |
| ് ളൈബ ീ 2 ഇലം മംത്                 | 163  | பராத் தி                  | 122  |
| ஜைவெ அாஹிக<br>த                    | 24   | வராகூர்                   | 123  |
| <b>தி</b> ஹா <u>சூர</u>            | 9    | பரா <b>உ</b> ூத<br>அத     | 223  |
| <b>ಪುடமா</b> 5 ஷ றி ஹாரா           | 217  | टा <i>ध</i> र्षे ञ ∘ ज    | 23   |
| <b>ஆ</b> யடம் வூல                  | 155  | வரா <b>உ</b> க்க          | 211  |
| ച്ചി പ്രൂക്കു                      | 175  | பரா <i>த்</i> மி          | 181  |
| அதிம் டியக்ய                       | 138  | வனு கூனு                  | 209  |
|                                    |      |                           |      |

\*\*\*

| ெரா<br>⊚                           | പുക്ടം | லரா<br><sub>©</sub>                                                                                              | ബിങ്കം |
|------------------------------------|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| வேனாருக்கி                         | . 172  | പுொதூ ஹொல்ஸ                                                                                                      | 106    |
| வராகவெடிக                          | 51     | வெ <sub>ராக்</sub> கைஷு                                                                                          | 110    |
| வன்ளஷ்யா                           | 169    | வே@ாநி வேனூகு                                                                                                    | 86     |
| <u>வனாசு க</u> ு                   | 83     | வாலுகாதி                                                                                                         | 103    |
| <u>வை</u> ள்ளதானுு                 | 86     | ബതിം പ്-ളളുന്ദ                                                                                                   | 128    |
| வணாஜ்கா நி                         | 86     | ബിംബം ഉള്ളാബം                                                                                                    | 198    |
| எமாத் அர்                          | 52     | ബ്ജെഥ ധൗക്കു                                                                                                     | 144    |
| வறாக்ஸுக்ஸு                        | 179    | ബ്-ഞ്വം നഞ                                                                                                       | 122    |
| வுரிலைய                            | 244    | ബ്യ-ബുബ്ലെ                                                                                                       | 103    |
| வரானி <u>ஷ</u> ுதயெ                | 188    | ബ്യംബുങ്കുന്                                                                                                     | 236    |
| வா@ாஶா                             | 168    | வூாஹ்னூாவி                                                                                                       | 22     |
| வாஷாண வூதி உணு வ                   | ച 222  | ബ്യൂ മക്കൂയ                                                                                                      | 155    |
| வாஷா <i>ண</i> வித்                 | 224    | வு-ூதெ தொருண                                                                                                     | 158    |
| வாஜை வஜாயா                         | 145    | യന്ഥം കംകോ                                                                                                       | 47     |
| வாஷாண ம <u>ூ</u> வ்ண o             | 222    | തെഎന്നു ലേവാ                                                                                                     | 170    |
| வாஜள காறிக                         | 194    | തെക്കലെ മ്പുപ്പ                                                                                                  | 46     |
| வா@ாஶ் வேரியி 8                    | 164    | <b>ஹ</b> ூெொ கூ                                                                                                  | 211    |
| ലൗ <u>രം ബ</u> ്ലാ <u></u>         | 54     | து <sub>இ</sub> நாழாது                                                                                           | 232    |
| வூஜாயாஜவி                          | 119    | ஹெரீதாலந                                                                                                         | 210    |
| வு <i>®</i> ன் ⊋ாதொ <i>ங</i>       | 187    | வைரியலாந                                                                                                         | 210    |
| வூவர்ஐமீ                           | 4      | ഉക്യെ പനക്കം                                                                                                     | 83     |
| പ <sup>-മ</sup> ജും് <i>ട്ട</i> ്യ | 83     | ഉക്കെ പ്രച്ച                                                                                                     | 175    |
| வ <sup>ூஜ</sup> ுர <i>தொ</i> ம     | 218    | ടെഴെ? സിച്നു                                                                                                     | 180    |
| പ്വേക്യം ടെല്യ-                    | 203    | ഉക്സെ ഉത്തുപ                                                                                                     | 147    |
| பூராத் வாழி                        | 148    | <b>ஊ</b> ்ராஹ் <u>க</u> ு                                                                                        | 43     |
| <b>பு</b> ா உர்கள் கூர             | 98     | ളക്യെ ഉത്ത്യ<br>ഉ                                                                                                | 128    |
| புாத≀ஸாந<br>_ ந                    | 40     | ളെ പ്രത്യാർ പ | 222    |
| <b>பி. ந</b> வு <sup>சூ</sup> ஃ    | 223    | 88ை) கு <sup>®</sup> னா                                                                                          | 121    |
| പ്പെട്ടു ലൗക്കയി ക്ന               | 218    | <u> உணா உதா</u>                                                                                                  | 114    |
| പொக்காழு ் உ                       | 79     | <sub>இங்</sub> கூடி                                                                                              | 201    |

|       | லொ<br><sub>இ</sub>                                                                                             | ബിങ്കം | லரா<br>ම                             | ബങ്കം            |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|--------------------------------------|------------------|
|       | வலிவி உடிரிய                                                                                                   | 235    | வெத்\ா் ஹெக்                         | 172              |
|       | உள்ள மாக்கி விருந்தி | 211    | வைவைவர்வா                            | 217              |
|       | ഉനം ബം കൗം ഇം                                                                                                  | 165    | வைவைவில் வர்கள்                      | 141              |
|       | ு ஜாந்ராவ                                                                                                      | 52     | வடுக்காவடுக்க                        | 117              |
|       | உடு ஸிர்ஷ                                                                                                      | 55     | டிக்ஷாவங்                            | 178              |
|       | உரு து ஹொலெ                                                                                                    | 97     | டி <i>சூ</i> ப் பட்டம் வ             | 41               |
|       | உ கூர உரித்                                                                                                    | 240    | ്രെക്കും പ്രപ്രജ്ഞ                   | 89               |
|       | ഊകൈകം                                                                                                          | 148    | டிடுப்சூர்வை                         | 37               |
|       | ടഎന്ന് അം                                                                                                      | 55     | സെബന്തിട്ടും                         | 112              |
|       | கூற்போல்                                                                                                       | 233    | ொைஹிணரா அ                            | 175              |
|       | <sub>മെ</sub> നിപയും                                                                                           | 234    | <b>்</b> க்ஷாணி வீஸெ                 | 198              |
|       | கூடை ஃ- ஃ- வே ஊ ம                                                                                              | 188    | டையா. ஆர <b>்</b> நா                 | 55               |
|       | ടോഹി ജൈപ്പെടുള്ള                                                                                               | 33     | യിം ചം ക്പബി                         | 115              |
|       | <b>ு</b> ⊚ெநாவி                                                                                                | 56     | ത്വം സൂയ്യ<br>മ                      | 108              |
|       | திக்ஸ் எனுட                                                                                                    | 170    | லி <sub>0</sub> மாதெஷ் <sub>15</sub> | 202              |
|       | ய <sup>ண்ட</sup> ு வூரா                                                                                        | 167    | <b>ெ</b> மாநி கூடிணிக                | ாதி 109          |
|       | யாவணி இ ் மாநி                                                                                                 | 114    | வி ் மனுாஷவி மு்                     | 109              |
|       | வெஷா。 ஷொலஶ                                                                                                     | 7      | <i>ஹொகை</i> ஆாஜக                     | 24               |
|       | வெயாகு வாகு                                                                                                    | 121    | மு . ஒன் பா சி ட ம                   | 209              |
|       | வகெயில் விட்கை                                                                                                 | 168    | ய∘ஹ <u>ொ ை</u> பூக்க                 | <sup>ஹ</sup> 204 |
|       | வக்கூர் ஸாடீர்                                                                                                 | 47     | ധം ഉെ⊪്രം ബ<br>ഖ                     | 81               |
|       | வா கூ ⁄ா நா ஜி ஹ                                                                                               | 13     | ய<br>ம் தொராஸ்ந                      | 105              |
|       | விஷமொஸ்\ சி.பா                                                                                                 | 2      | மாவ7் து@கூர்                        | 199              |
|       | வி <b>உ</b> தா ெ ஹ                                                                                             | 53     | ௱௱௵௷௺௺ௗ௵                             | 98               |
|       | ഖി ഖെക്ബൗകു                                                                                                    | 26     | <i>யாகி ஸ</i> ்தாக்                  | 87               |
|       | வீக்ஷாவெ_ாக்ஷண                                                                                                 | 156    | ம <u>ா</u> ஜி ஈர்தி                  | 157              |
|       | வீகூரா <i>வ</i> ூர <i>கூர</i> ண                                                                                | 156    | மிஷ் <i>‰ாயி</i> வாஸ                 | 137              |
|       | ளு <i>்</i> சும் மாக                                                                                           | 120    | மி <b>ஷ</b> ் நாலு க்கி              | 25               |
| 10000 | வீகூரா ஹஸ்                                                                                                     | 136    | <b>ഏലെ</b> ചൂത്ത                     | 34               |
|       | ചെ <b>ഴ</b> ുക്പ <i>് മ</i> ംത                                                                                 | 163    | <i>യ</i> ൗക്ഷപ്പെടു് <i>ട്ട</i> ൗ    | 120              |
|       |                                                                                                                |        |                                      |                  |

| லொ<br><sup>©</sup>                | പുക്യം      | ெரா<br><sup>©</sup>                                                              | പുക്യം |
|-----------------------------------|-------------|----------------------------------------------------------------------------------|--------|
| முு உரிபகி                        | 129         | ஸ்வேஃர்மா                                                                        | 232    |
| ஶு <sub>தொ</sub> ணா உபி           | 11          | ബ്ള്വുകം ഖയ                                                                      | 26     |
| നുകതം ഖല്ഥം മ                     | 75          | ஸ்வா <i>டி</i> ) ஜி ஹா                                                           | 97     |
| ள_் விர்<br>வு                    | 228         | ஸ் வி பு ஸ்ரா ஹ் ஸ்<br>ஹா ஹ் ஸ்ரா ஹ் ஸ்ரா வி | 107    |
| லையவா நாசி ஹ                      | 6           | வாயாஹெ<br>ந                                                                      | 43     |
| ஸெவா நா ்                         | 231         | ஸாக்ளி செய்ஸ் 8                                                                  | 131    |
| ெைவா <i>_</i> ுவை⊅ு               | 18          | ബ്ലെയും ഖത്ര                                                                     | 118    |
| லைவா <u>நா</u> ்                  | 14          | வி <u>சூ</u> ராடி ஆ                                                              | 179    |
| னைவே <u>உ</u> தூ                  | 136         | வுுைய⊋ം தொருண                                                                    | 158    |
| னைவாலு உவி யா 8                   | 4           | <u> യെ                                   </u>                                    | 243    |
| ஸ <u>க</u><br>லைவ உ <del>தி</del> | 207         | வொஹ் உள்வநயா                                                                     | 139    |
| லைவை உ                            | 7           | வைவர் து<br>வகும்                                                                | 10     |
| ெயவாஉாயபு                         | 131         |                                                                                  | 143    |
| ெைவ <u>ை</u> ≎ைஷைண                | 244         |                                                                                  | 122    |
| லைவா நாஜவி லா                     | 12          |                                                                                  | 31     |
| <b>ரூாவொ வு</b> ₋ாண               | 194         |                                                                                  | 154    |
| ய %ா ஓ <u>சா</u> ஓஸ               | 89          |                                                                                  | 217    |
| யு நாலை கொழ                       | 217         |                                                                                  | 3      |
| <b>ഫ്ലെ</b> ചെട്ടു                | 242         |                                                                                  | 196    |
| ஸ்ரீவெஷநா                         | 143         | வ லிரத்து இசும்                                                                  | 198    |
| டூரிவையா                          | 205         |                                                                                  | 145    |
| <b>ு</b> வி உதா                   | 1           |                                                                                  | 129    |
| ஸ்ரீத்கள்                         | 2           | ஹொகு。 உத்தி                                                                      | 56     |
| ஷ்ஷ் >ு துரைண                     | 237         | ஷ் நீத் திருமா                                                                   | 8      |
| ஷட்சிலாக                          | 240         | 0                                                                                | 205    |
| வை தொ.ந.                          | 195         |                                                                                  | 242    |
| ബഭുമൈഗ്വുല                        | September 1 | ı ஹௌதீஸ் <i>த</i> ுரு                                                            | rπ 140 |
| வை ஆசு மாலா                       | 131         | ு ஹௌச் உாச து                                                                    | 140    |
| ബം പ <sup>ക</sup> ജുന്പിത         | 111         | 2 ஹௌசீ அ தீகூரா                                                                  | 142    |
| ബം ബസ്സെബി                        | 200         |                                                                                  | 179    |
| த<br>வைதை வவி அ<br>ஆ              |             | 3 கூடிதென                                                                        | 19     |

# விஷய அட்டவணை

| அவையை அடக்குதல்                            | 3   |
|--------------------------------------------|-----|
| அவைக்கு அடங்குதல்                          | 4   |
| அதிவருணுச்சிரமத்தின் ஆசாரம்                | 5   |
| அசற்குரு இலக்கணம்                          | 24  |
| அபிஷேகமுறையும் அதின் பலனும்                | 81  |
| அங்குரார்ப்பணவிதி                          | 174 |
| அருகு தரிக்க மந்திரம்                      | 93  |
| அக்கினிக்கு ஏழுநாக்குகள் உண்டெண்பது        | 97  |
| அடுப்பு முதலியவற்றிற்குச் செய்யப்படும் பலி | 128 |
| அக்கினியினுடைய அவயவங்கள்                   | 101 |
| அவ்வியக்தலிங்கம்                           | 117 |
| அந்தர்ப்பலி                                | 127 |
| அஷ்டமங்கலப்பலகைகளின் இலக்கணம்              | 159 |
| அஷ்டபந்தன விதி                             | 202 |
| அறுபத்துமுவர் முதலாயினேர்                  | 206 |
| அந்தியேஷ்டிக்குரிய மண்டப இலக்கணமும்        |     |
| கிரியையின் முறையும்                        | 216 |
| அகோரமூர்த்தியின் தியானம்                   | 189 |
| அங்கங்கள்                                  | 120 |
| ஆகமங்களின் கிரந்த எண்                      | 199 |
| ஆகமங்களின் சுலோக எண்                       | 198 |
| ஆகமங்களுக்கு அதிகாரிகள்                    | 12  |
| ஆசிரியத்துவம் அ2ீனவருக்கும் உண்டு          | 21  |
| ஆசனவிதி                                    | 45  |
| ஆசாரியபரம்பரை                              | 131 |
| ஆண் பெண் அலிமாங்களின் இலக்கணம்             | 168 |
| ஆகம சம்பந்தம் ஆறுவிதம்                     | 200 |
| ஆகமங்கள் இருபத்தெட்டு                      | 193 |
| ஆன்மார்த்த சிவபூசை                         | 50  |
| ஆசௌசம் ஒரே ஸ்னுத்தால் நீங்குவது            |     |
| இன்னின்ன பெயருக்கு என்பது                  | 238 |

| ஆசௌசதினங்கள் பிராமணரல்லாதவர்களுக்கு       |     |
|-------------------------------------------|-----|
| இவ்வளவு என்பது                            | 231 |
| ஆயுளின் அளவு                              | 232 |
| ஆகமங்கள் இருபத்தெட்டும் சிவபெருமானுக்குத் |     |
| திருமேனியாய் இருக்கும் முறைமை             | 194 |
| இரத்தினலிங்கம் எட்டுவிதம்                 | 108 |
| இரைக்கப்படும் திரவியங்கள்                 | 168 |
| இரசலிங்க மகிமை                            | 114 |
| இருபத்தைந்து விக்கிரங்கள்                 | 117 |
| இருபத்தேழு கலசதேவதைகளின் பெயர்            | 157 |
| இரசாதி                                    | 169 |
| இடபதானம்                                  | 227 |
| இரக்ஷாபந்தனவிதி                           | 178 |
| உருத்திராக்கம் தரிக்கும் முறை             | 37  |
| உலோகலிங்கம் எட்டுவிதம்                    | 109 |
| உருத்திராக்கம் தரித்தலினுலுண்டாம் பயன்    | 38  |
| உத்தரீய இலக்கணம்                          | 164 |
| உபாகமங்களின் தொகை                         | 196 |
| எழுபத்தைந்து பெயருக்குப் போசனம்           | 227 |
| எண்பத்தொரு பதங்களின் பெயர்                | 153 |
| எண்பத்தொரு பதங்கள் கொண்ட                  |     |
| சிவதீக்ஷா மண்டப இலக்கணம்                  | 155 |
| ஐந்து பழங்கள்                             | 86  |
| ஐந்து தொழில்களாலுண்டாமுயிர்க்கொ&ல         | 232 |
| ஓமம் செய்வதற்குரிய முத்திரை               | 97  |
| ஒமத்திரவியம் பதினெட்டின் பெயர்            | 101 |
| ஒமஞ்செய்வதாலுண்டாகும் பலன்                | 99  |
| ஒமத்திரவியங்க2ளக்கொண்டு ஓமம் செய்யுமுறை   | 98  |
| ஒளத்திரிதீக்ஷை                            | 140 |
| ஒளத்திரியல்லாத ஏ2ீனய தீகைஷகள்             |     |
| ஔத்திரியில் அடங்கும்                      | 142 |
| கன்மங்களின் பிரிவு                        | 27  |
| கலச இலக்கணம்                              | 165 |
| காமியம் காமியாங்கங்கள்                    | 30  |

| காட்டாத்தியைத் தரிசிக்க சுலோகம்          | 93    |
|------------------------------------------|-------|
| குண்டசுத்தி                              | 156   |
| கும்ப இலக்கணம்                           | 164   |
| கும்ப சொருபம்                            | 165   |
| கூர்ச்ச இலக்கணம்                         | 171   |
| சமித்து இலக்கணம்                         | 168   |
| சற்குரு இலக்கணம்                         | 23    |
| சிவாக்கினியைத் தியானிக்குமுறை            | 96    |
| சடங்கங்களின் குணங்கள்                    | 78    |
| சமயமுதலிய தீக்ஷையுடையவர்க்குரிய செயல்கள் | 33    |
| சந்தியாவந்தனமுறை                         | 39    |
| ஜபமாஃலக்கும் அம்மாஃலயை ஜபிக்கும்பொழுது   | -1 11 |
| தள்ளும் முறைக்கும் ஆகமப்பிரமாணம்         | 39    |
| <b>சடங்கத்தியான</b> ம்                   | 77    |
| சதாசிவருடைய பஞ்சமுகத் தியானம்            | 75    |
| சமயதீக்ஷையின் முறை                       | 187   |
| சாதாரதீக்ஷை சபீஜமென்னும் நிர்பீஜமென்னும் |       |
| இருவகைப்படும்                            | 144   |
| சாதாரநிராதாரதீக்ஷைகள்                    | 143   |
| சாங்கரிய தோஷங்கள்                        | 131   |
| சாயா புருஷதரிசனம்                        | 239   |
| சிவப்:பிராமணருக்கு இன்னின்ன விஷயங்களில்  |       |
| ஆசிரியத்துவம் உண்டு                      | 18    |
| சிவகாயித்திரீ தியானம்                    | 45    |
| சிவபூஜையின் தாரதம்மியம்                  | 119   |
| சிவாகமங்களின் மேன்மை                     | 137   |
| சிவபக்தர்களுக்குரிய அடையாளங்கள்          | 204   |
| சிவபெருமானுக்குரிய முக்கியஸ்தலங்கள்      | 243   |
| சிவஸ்தலங்கள் பதினெட்டு என்பது            | 241   |
| சுத்தசைவர் இலக்கணம்                      | 5     |
| சுத்தசைவரின் சீவஞேபாயம்                  | 6     |
| சுயம்புலிங்கத்தின் பெருமை                | 115   |
| சுருக்கு சுருவ இலக்கணம்                  | 162   |
|                                          |       |

| சூத்திரற்கும் சிவதீகைஷயினுல் இருபிறப்பாளர்                    |      |
|---------------------------------------------------------------|------|
| என்னும் தன்மையுண்டு                                           | 11   |
| சூரிய பூஜை                                                    | 46   |
| சூரணேத்சவவிதியின் சுருக்கம்                                   | 215  |
| சூரணேத்சவவிதி                                                 | 207  |
| சூத்திரர் செய்யவேண்டிய அந்தியேஷ்டி                            | 227  |
| சைவசந்நியாசங்களின் பேதங்கள்                                   | 7    |
| சைவர் தமது சாதிக்கு ஒத்த ஆசாரத்தில்                           |      |
| இருக்கவேண்டும்                                                | 13   |
| சைவருக்குரிய கோத்திர முதலியன                                  | 14   |
| சைவாநுட்டான முறை                                              | 40   |
| சைவமுத்திராதீக்ஷை                                             | 142  |
| சைவாக்கினிகாரியம்                                             | 178  |
| சைவாசாரியர்களின் பெயர்                                        | 238  |
| சைவர் ஏழுவிதம்                                                | 4    |
| சோடசோபசாரம்                                                   | 106  |
| சோதகும்பதான விதி                                              | 227  |
| சோடசக்கிரியையுடையாருக்குரிய அதிகாரம்                          | 7    |
| சௌளம் செய்யவுரிய காலம்                                        | 230  |
| ஞானகட்க இலக்கணம்                                              | 164  |
| க்ஷணிகலிங்கம் பதினுறுவிதம்                                    | 107  |
| க்ஷத்திரியர் முதலியோர் ஆதிசைவர்கள் இருக்கு                    |      |
| மிடத்தில் தத்தம் சாதியிலுள்ளவருக்குத் தீக்ஷை                  |      |
| முதலியன செய்வித்தல் குற்றம்                                   | 19   |
| தத்துவம் மூர்த்தி பிரபாவம்                                    | 116  |
| தசாயுதப்பலகைகளின் இலக்கணம்                                    | 161  |
| தஃப்பாகை இலக்கணம்                                             | 164  |
| தானியங்கள் ஏழுவகை                                             | 169  |
| ஸ்நானம் எட்டுவிதம்                                            | . 31 |
| திருநீற்றின் அதிட்டான தேவரின் தியானம்                         | 36   |
| தருந்துற்கள் அதட்டாண் தேவ்                                    |      |
| திருநீற்றை அவ்வந்த இடத்தில்<br>தரித்தலிஞலுண்டாம் பயன்         | 34   |
|                                                               | 37   |
| திருநீற்றின் நிறமும் பயனும்<br>கிருநீறுதரிக்கவேண்டிய தானங்கள் | 38   |
| கருந்று தாக்கடிவண்டிய அர்விவகள்                               |      |

| த்கைஷயுடையாரை முன்னுள்ள சாதி பெயர்களால்      |     |
|----------------------------------------------|-----|
| அழைத்தல் குற்றம்                             | 10  |
| தீகைஷயுடையாருக்கு முன்னுள்ள சாதியும்         |     |
| பெயரும் போய்விடும்                           | 8   |
| தீக்ஷை முதலியவற்றின் பிரயோஜன தாரதம்மியம்     | 22  |
| தீக்ஷாமண்டபத்தின் அளவு                       | 146 |
| தீக்ஷாமண்டப சொருப இலக்கணம்                   | 145 |
| தீக்ஷை ஏழுவிதம்                              | 138 |
| தீக்ஷாமண்டபத்தில் செய்யப்படும் பூஜாக்கிரமம்  | 158 |
| தீக்ஷையினுும் பிராமணத்துவம் உண்டு            | 8   |
| தீக்ஷை பெறுதற்குரியவர்                       | 26  |
| தீகைஷ் எந்த எந்தச்சாதிக்கு எந்தவிதமாகச்      |     |
| செய்யவேண்டும் என்பது                         | 138 |
| துளசிகிள்ளுதற்குரிமையற்ற தினங்கள்            | 94  |
| துர்மரணம் அடைந்தவர்களுக்குரிய அந்தியேஷ்டவிதி | 229 |
| தேசிகர்களின் உத்தம இலக்கணம்                  | 136 |
| தொண்ணூற்ருறு தத்துலங்கள்                     | 240 |
| தோரண இலக்கணம்                                | 158 |
| நவசிராத்த விதி                               | 227 |
| நவகலசஸ்நபன விதி                              | 85  |
| நிருவாணதீக்ஷா மண்டப இலக்கணம்                 | 127 |
| நின்மா லியவிதி                               | 233 |
| நித்திய கன் மங்கள்                           | 28  |
| நித்தியாங்கங்கள்                             | 29  |
| நிர்வாண தீகைஷயின் பேதம்                      | 144 |
| நிர்வாண தீகைஷயில் சிஷ்யனுக்குச்              |     |
| சயனத்திலுண்டாம் கனவின் பலன்கள்               | 137 |
| நித்தியாக்கினி காரியம்                       | 121 |
| நூற்று அறுபத்தொன்பது பதங்களின் பெயர்         | 154 |
| நூல் செய்த கால முதலியன                       | 243 |
| நூலின் முறை                                  | 3   |
| நைமித்திகங்கள்                               | 30  |
| நைமித்திகாங்கங்கள்                           | 30  |
| பஞ்சப்பிரம தியானம்                           | 77  |

| பத்து ஆயுதங்களின் குணங்கள்                  | 78  |
|---------------------------------------------|-----|
| பஞ்சகவ்யம், பஞ்சாமிருதம்                    | 82  |
| பஞ்சப்பிரமங்களின் குணங்கள்                  | 78  |
| பஞ்சபர்வத்திற்கு வசனம்                      | 95  |
| பஞ்சோதக முதலியவற்றைச் சமர்ப்பித்தலாலுண்டாம் |     |
| பலன்                                        | 87  |
| பஞ்சாசன இலக்கணம்                            | 105 |
| பஞ்சோபசாரங்கள்                              | 107 |
| பதங்களின் பிரயோஜனம்                         | 154 |
| பஞ்சௌஷதம்                                   | 170 |
| பஞ்ச சாதாக்கியம்                            | 118 |
| பரிதி இலக்கணம்                              | 164 |
| பதினுறு சம்ஸ்காரங்கள்                       | 190 |
| பஞ்சயவம்                                    | 170 |
| பஞ்சபல்லவம்                                 | 170 |
| பஞ்ச துவக்கு                                | 170 |
| பஞ்சமிருத்து                                | 170 |
| பதினுு கணபதியின் பெயர்                      | 241 |
| பஞ்சோதகங்கள், பஞ்சதிரவியங்கள்,              |     |
| பஞ்ச கந்தங்கள், பஞ்ச அன்னங்கள்              | 86  |
| பாணலிங்க இலக்கணம்                           | 111 |
| பாஷாணஸ்தாபன விதி                            | 222 |
| பாஷாண உத்தியாபன முறை                        |     |
| 226                                         |     |
| பார்வதி பரமேசுவரர் ஸ்த்துதி                 | 2   |
| பிராமீ முதலிய சந்திகளின் தியானம்            | 42  |
| பிரத்தியங்கங்கள்                            | 120 |
| பிரமாவினுடைய தினம்                          | 237 |
| புஷ்பத்தின் குணவிசேஷமும் பயனும்             | 89  |
| புஷ்ப பலத்தினுடைய தாரதம்மியம்               | 91  |
| புராணங்களின் பெயரும் எண்ணும்                | 200 |
| புத்தளிகா இலக்கணம்                          | 221 |
| மண்டப சுத்தி                                | 156 |

| மரங்களின் வகை                          | 400 |
|----------------------------------------|-----|
| மனுக்கள்                               | 167 |
| மாணுக்கனுதற்குறிய இலக்கணம்             | 236 |
| மாணுக்கரின் பேதம் பதின்முன்று          | 24  |
|                                        | 25  |
| மாணுக்கனுகாதவன் இலக்கணம்               | 26  |
| மாணக்கனுடைய சுபாசுப லக்ஷணத்தை          |     |
| அக்னியைக் கொண்டறிதல்                   | 102 |
| மாசபூஜாவிதி                            | 107 |
| மாதிருகா நியாசம்                       | 234 |
| மாதம் நான்கு விதம்                     | 235 |
| ஸ்மிருதிகர்த்தாக்களின் பெயர்           | 234 |
| முப்பத்திரண்டு இலக்கணம்                | 203 |
| முப்பத்தாறு தத்துவங்கள்                | 240 |
| முப்பத்தெட்டுக் கலாநியாயம்             | 233 |
| வர்த்தனி இலக்கணம்                      | 164 |
| வாக்கியங்களின் தாரதம்மியம்             | 13  |
| வாஸ்துசாந்தி விதி                      | 171 |
| விவாகம் எட்டுவிதம்                     |     |
| விஷ்ணுக்ராந்தி தரிக்க மந்திரம்         | 22  |
| விஷ்டர இலக்கணம்                        | 93  |
| வியக் தாவியக் தலிங்கம்                 | 164 |
| விறகு இலக்கணம்                         | 117 |
| வியக்தலிங்கம்                          | 168 |
|                                        | 117 |
| விநாயகர் துதி                          | 1   |
| வீக்ஷணம் முதலிய சம்ஸ்க்காரங்களின் பலன் | 120 |
| வைதிகாக்கினியின் கியானம்               |     |



### ருவேகோர சிவாச்சாரிய நரஸ்ட்

கௌரவத்தலேவர் : சிவஸ்ரீ கி. பிச்சைக்குருக்கள், பிள்ளேயார்பட்டி கௌரவத்தலேவர் : சிவஸ்ரீ க. ராஜா பட்டர், திருப்பரங்குன்றம் கலேவர் : சிவஸ்ரீ ரா. கங்காதர பட்டர், சென்னை

செயலாளர் : சிவாரீ தெ. ராஜேஷ் (எ) சோமகப்ரமண்ய பட்டர்

மானாமதுரை

செயலாளர் : சிவஸ்ரீ க. கார்த்திகேய சிவம், சென்னை பொருளாளர் : சிவஸ்ரீ க. கல்யாணசுந்தரசிவம், சென்னை

ஆடிட்டர் : G. நடராஜன், சென்னை

ஆலோசகர் : சிவஸ்ரீ அ. ம. அருணாசல சிவாச்சாரியார், பாதூர் : சிவஸ்ரீ சே. அருணகந்தர சிவாச்சாரியார், சென்னை : சிவஸ்ரீ ந. கல்யாணராம சிவாச்சாரியார், விருத்தாசலம்

: சிவஸ்ரீ ரவிசுவாமிநாத சிவாச்சாரியார், மயிலாடு துறை

: சிவஸ்ரீ கோமதிசங்கர பட்டர், திருநெல்வேலி

: சிவஸ்ரீ வெங்கடேச சிவாச்சாரியார், திருப்பனந்தாள் : சிவஸ்ரீ உமாபதி சிவம், திருக்காட்டுப்பள்ளி

: சிவ்ஸ் உறாபது சுவம், தருக்காட்டுப்பள்ள : சிவஸ்ரீ சந்திரசேகர சிவம், திருநெல்வேலி : திருமதி அருணா சிவமூர்த்தி, சென்னை : சிவஸ்ரீ ரா. பரணீதர சிவம், மத்தூர்

: சிவஸ்ரீ அ. பாலசுப்ரமண்ய சிவாச்சாரியார், வில்லியனார்

றுதுணையாளர் : ரா. 5சல்வகுமார், சிங்கப்பூர் ... ச, சபரிகிரி, சிங்கப்பூர்

: லோரிப் பிரசாத், அமெரிக்கா : ந. ஸ்ரீஸ் கந்தராஜா, லண்டன்

: சிற்றரச ராயன், கரூர்

## சங்கத்தின் முக்கிய கொள்கைகள்

1. சைவ சமய சாத்திர நூல்களை வெளியிடுதல்

 கிடைத்தற்கு அரிதான சிவகாம நூல்கள் மற்றும் ஓலைச்சுவடிகளை நூல்வடிவில் வெளியிடுதல்

3. சிவாகம் நூல் நிலையம் அமைத்தல்.

4. சிவாகமம், வேதம், சைவ சித்தாந்தம், ஜோதிடம், சங்கீதம், நாதஸ்வரம், தவில், சொற்பொழிவு இவைகளில் சிறந்து விளங்கும் அநிஞர்களை கௌரவித்தல்

5. வேதசிவாகம் கல்வி நிலையம் அமைத்தல்

6. சிவாலய திருப்பணி செய்தல்

7. வசதியற்ற குழந்தைகளுக்கு இலவசக்கல்வி அமைத்தல்

8. சிவாகமக் கருத்தரங்கு நடத்துதல்

9. சிவாகமங்களில் தேர்ச்சி பெற்ற மாணவர்களுக்கு சான்றிதழ் வழங்குதல்

10. இலவச மருத்துவ முகாம்கள் நடத்துதல்

#### மிவா ஆா ம 188

# ஶூ்ரை வ<u>ூ</u> ஷ*ண* 🎖

#### சைவபூஷணமும், தமிழ் உரையும்

ஞீவி ഉറുന്നു ക്രാക്ക് പെട്ടെ പ്രത്യായ ഉട്ടുന്നു പ്രത്യായ ഉട്ടുന്നു പ്രത്യായ ഉട്ടുന്നു പ്രത്യായ പ്രത്യ പ്രത്യായ പ്രത്യ പ്രത്യായ പ്രത്യ പ്രത്യായ പ്

# श्रीविद्याकान्तिसंप्राप्तचै सेवे दन्तावळाननम् । दम्पत्योर्जगतां पत्योः शिवयोरक्ष्युपायनम् ॥ १॥

(1) எல்லாவுலகத்துக்கும் நாயகன் நாயகிகளாயும், முதன்மையான தம்பதிகளாயுமுள்ள பார்வதி பரமேசுவரர்களுடைய கண்களுக்குத் திருப்தியைச் செய்பவரும், யாணமுகம் உடையவருமாகிய விநாயகமூர்த்தியைச் சிறப்புப்பொருந்திய கல்வியென்னும் அழகை அடைவதின் பொருட்டு நமஸ்கரிக்கின்றேன் என்க

താത്യായുന്നു പ്രാധ്യായുട്ടു പ്രാധ്യായ ചെയ്തു പ്രാധ്യായുന്നു പ്രാധ്യായില് പ്രാധ്യായില് പ്രാധ്യായില് പ്രാധ്യായില്

# सम्यगैश्वर्यसंप्राप्तचै शब्दार्थावगमाय च। सर्वार्थसाधकं सम्यक् संसेवेऽहंगजाननम्॥२॥

## अन्योन्यपुण्यसंसिद्धौ अन्योन्याश्रितसंपदौ। समस्तपितरौ सर्वमङ्गलाशङ्करौ भजे॥३॥

(3) ஒருவருக்கொருவர் செய்த புண்ணியங்களின் பலத்தால் உதித்தவர்களும், ஒருவருக்கொருவருடைய சார்பினுல் உண்டான சம்பத்தை உடையவர்களும், சகல உலகத்துக்கும் தாய் தந்தையர்களுமாய் விளங்கும் சர்வமங்களேயான பார்வதியையும், சங்கரணை பரமேசுவரனேயும் நமஸ்கரிக்கின்றேன் என்க. (3) ஸ்ரீ உுக்காஹீ வுடுராவா வி ஆதா நா உாய ூர் வி ஹவி நா ப கி நயதை கூரதி ொழை சுழீ வணாக்ஷ முயா மி நா யசும் (வரு உரு நையோ மி நெதி வாலே உது)

# श्रीमत्काञ्चीपुरावासिज्ञानाचार्याङ्किसेविना । क्रियते कृतिरेषात्र श्रीपञ्चाक्षरयोगिना ॥ ४॥ (परमानन्दयोगिनेति पाठभेदः)

(4) காஞ்சீபுரத்தில் வசிக்கும் ஞான சிவாசாரியரின் திருவடித் தொண்டு செய்பவராகிய பஞ்சாக்கர யோகியால் இந்நூல் செய்யப்படுகின்றது என்க.

பரமானந்த யோகியென்றும் பாடபேத முண்டு.

வுஸ்ளொத்கு ஆர்கான். கைர்கள் விருவாக்கு இரு கிரு வ விஸ்ளோத்கை இரு விருவாக்கு விருவாக்கு

विषयोऽस्य क्रियाकाण्डः भुक्तिमुक्ती प्रयोजनम् । शक्तः कारियतुं कर्तुमधिकारी शिवाश्रमी ॥ ५॥

(5) இந்த நூலிற் சொல்லப்படும் விஷயம் சிவாகமங்களின் கிரியாபாதம். இந்நூலின் பயன் போகமோக்ஷங்கள். இந்நூலுக்கு அதிகாரி கிரியைகளேச் செய்விப்பதற்கும், செய்வதற்கும் வல்ல சிவாசாரியா் என்க.

நகூரா மு கொ உணி கா உணவதி உழு இதன் நடியோ க தது நாகு உயாங் வாய நி வஹா நி உழை உள்ள கூடி வி நா நா வண்டு வி அர் சு முழு முற்ற நா தொகு கூறு கூறு நி நா ம வெய் வா நா வி சி யதெ மி வா மூ வதொரு தா என்ற தல் அன்ற இ

नत्वा शङ्करमम्बिकां गणपतिं स्कन्दश्च नन्दीश्वरं तत्पश्चात्समयान्ववायनिवहान् मद्धोधकं देशिकम् । नानावर्णविचित्रशब्दरचनाहेमाकुलं ज्ञानिनां शैवानां क्रियते शिवागमवचोरत्नाश्चितं भूषणम् ॥ ६॥

எல்லா மங்களங்களேயும் தருகிறவராயிருக்கிற தன்னுடைய இஷ்ட தேவதையான ஸ்ரீமத் சாம்பமகாதேவரை நமஸ்கரித்து பின்னர் மகாகணபதி, சுப்பிரமணியர், நந்திகேஸ்வரர் ஆகிய இவர்களேயும், திருஞானசம்பந்த சுவாமிகள், திருநாவுக்கரசு சுவாமிகள், சுந்தரமூர்த்தி சுவாமிகள் மாணிக்கவாசக சுவாமிகள் ஆகிய சமய குரவர்களேயும், நந்திதேவர், சனற்குமாரமுனிவர், சத்தியக்ஞானதர்சனிகள் பரஞ்சோதி முனிவர், மெய்கண்ட தேவர், அருணந்தி சிவாசாரியர், மறைஞான சம்பந்தர், உமாபதி சிவம் ஆகிய சந்தானகுரவர்களேயும், அவார்கள் கூட்டமாகிய அறுபத்துமூவர், தொகைபடியார் ஒன்பதின்மர் ஆக எழுபத்திரண்டு திருக் கூட்டத்தார்களேடிம், தனது ஆசிரிபரையும் வணங்கி, பலவித எழுத்துக்களும் சொல்லமைப்புமாகிற தங்கத்தால் வியாபிக்கப்பட்டதாயும் சிவாகம வசனங்களாகிய இரத்தினங்களினுலே அழுத்தப்பட்டுள்ள தாயுமிருக்கும் சைவ பூஷணமென்னும் பெயரினே யுடைய என்னுலே இந்த நூல் சொல்லப்பெறுகின்றது. (6)

(அவதாரிகை) இனி நூலின் முறையைச் சொல்லுகின்ளுர்.

ത്തു കാരു ചെയ്യുന്നു പ്രമാദ്യം പ്ര

# एतस्य पश्चादयमस्य पश्चात् इति क्रमोऽयं न विविश्वतो हि । किन्त्वस्ति यद्भूढमथागमेषु ज्ञेयं तदेवात्र विविच्य वक्ष्ये ॥ ७ ॥

(7) இந்த நூலின் முறையானது, இதற்குப்பின் இது இதற்குப் பின் இது என்னும் முறையில் சொல்லப்படவில்லே. மற்றெவ்வாறெனில் சிவாகமங்களின் கிரியாபாத விஷயமாக யாதொன்று சுருக்கமாக அறியப்படக்கூடியதாகயிருக்கின்றதோ, அதை விரித்துச் சொல்கின்றேன் என்க.

(அகை) பெரிபோர்கள் இந்நூல அங்கீகரிப்பாரென்று கூறுகின்ருர் வைவைது வவிஜ்ஜ நக்கூரு செய் வித்த வைதா ரசாவுக்கை வுறு மைது தெக்கி ப வைதா இத்து கூகூரு செய் வித்த வைதா இந்நூல் அங்கீகரிப்பாரென்று கூறுகின்ருர் வைதா கூறுகின்றுர்

# सच्छैवविद्वज्जनकण्ठरन्ध्रसश्चारमात्रेण सुशब्दमेतत् । स्यादेव जम्बूसरिदंबुबिन्दुस्पर्शेन जांबूनदमेव सर्वम् ॥ ८॥

(8) சாந்தரும் பொருமையில்லாதவரும், வித்வத்தன்மை யுடைய வருமாயிருக்கின்ற சைவாசாரியாகளுடைய கண்டத்துவாரங்களிலே இந்த நூலானது புகுந்தவுடன், சொல்லினுலும், பொருளினுலும் வரும் குற்றமில்லாமல் நல்லதாகவே ஆகிவிடும். அது எதுபோலுமெனில், ஜம்புநதியின் நீர்த்துளியின் பரிசத்தினுல் சகலபொருள்களும் நன்மை வாய்ந்த அபரஞ்சிப் (புடம் வைத்த) பொன்னுறைபோலும் என்க. (8) (அ-கை) பின்னா் \*அவையடக்கங் கூறுகின்ருா்

# पूर्वजन्मकृतकर्मवासना सर्वकार्यकरणे हि कारणम् । तत्त्तथैव मम शास्त्रसत्कृतौ कारणं तु शिवभक्तता सदा ॥ ९ ॥

(9) அணேவருக்கும் ஒவ்வொரு காரியத்தைச் செய்வதில் முற் செனனங்களில் அவரவர் செய்த கன்மபரிபாகமே காரணமாகும். அவ்வாருயினும், யான் இந்நூலேச் செய்தற்குக் காரணம் சிவனடியாரணவருக்கும் அடிமைபூண்டொழுகுவதேயாம் என்க. (9)

<sup>\*</sup> அவையடக்கம் என்பது அவையை அடக்குதல். அவைக்கு அடங்குதல் என விரியும். அவற்றுள் பெரியோர்கள் அங்கீகரிப்பாரென்றது அவையை அடக்குதல். இது அவைக்கு அடங்குதல்

शैवास्सप्तविधाः किल प्रथमतोऽनादिश्चित्रवस्तद्विजः त्वादिर्विप्रजनो महान् श्वितिपतिर्वैद्याऽनुशैवावुभौ । शूद्रोऽवान्तरशैव एव तद्धस्स्यात् सङ्करः प्रावरः पश्चादन्यजनोऽन्त्यशैव इति यच्छैवागमे दर्शितम् ॥ १०॥

(10) அநாதிசைவர், ஆதிசைவர், மகாசைவர், அநுசைவர், அவாந்திர சைவர், பிராவர சைவர், அந்திய சைவர் எனச் சைவர் ஏழு பிரிவினயுடையவராவர். அவருள் அநாதிசைவர் சிவ பெருமான், ஆதிசைவர் சிவப்பிராமணர், மகாசைவர் மகாப்பிராமணர், அநுசைவர் கூத்திரியரும் வைசியரும், அவாந்திர சைவர் சூத்திரர், பிராவர சைவர் ஸங்கர ஜாதிகள், அதாவது கலப்பாற் பிறந்தவர், அந்திய சைவர் மேற்கூறப்பட்டவரல்லாத ஏனேயோர். இவ்வாறு சிவாகமங்களிற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. சில ஆகமங்களில் பத்துவித மென்றும் கூறப்பட்டிருக்கின்றதென்க.

(அ-கை) சுத்தசைவர் இலக்கணம் இதுவென்று கூறுகின்ருர்

தந்லை) து மிவா*ம*லோகூவி@ஸ்ஜீகூரா விமிஷாறு ஸ்-வெவ்வாதாடுவடாயணாறு ஸ்த்த

வெஜாவி ொையை யை 1

நீதாதாரவராஜுவா நியூிகொ

நித்த் சிரயா தத்வரா?

வை தி நாதி மன் நால

तन्मध्ये तु शिवागमोक्तविलसद्दीक्षाविशिष्टाश्च स-च्छैवाचारपरायणाश्च सततं वेदाविरोधेन ये । नीचाचारपराङ्मुखा नियमिनो नित्यक्रिया तत्पराः सभ्या लङ्कितपूर्वजातिगणनास्ते शुद्धशैवास्स्मृताः ॥ ११॥

(11) எவா் சிவபெருமானுக்கு அன்புடையராயும், சிவ தீக்ஷையிஞலே ஒழுக்கமுடையவராயும், வேதநெறிக்கு மாறுபடாதவராயும், நல்ல சைவாசாரத்தையுடையவராயும், விலக்கப்பட்ட செய்கைகளில் பராங்முகமுடையவராயும், நியமம் உடையவராயும், நித்திய கா்மலோபம் இல்லாதவராயும், சபைக்குரியவராயும், தீக்ஷைக்குப்பின் பூர்வஜாதி நாமம் இல்லாதவராயும் இருப்பரோ அவரே சுத்தசைவம் என்க. (11) (அ-கை)அதிவர்ணுச்சிரமத்தின் ஆசாரம் இதுவென்று கூறுகின்ருர் தை தராதி வண ராமூலி வண ட உவையும் வண ராமூலா உராம் வி இது வென்று கூறுகின்ருர் காஷாயமும் ஆசாரம் இதுவென்று கூறுகின்ருர் காஷாயமும் ஆசாரம் இதுவென்று கூறுகின்ருர் காஷாம் இதுவென்று கூறுகின்ருர்

तेऽत्रातिवर्णाश्रमिणो भवेयुः वर्णाश्रमाचारविवर्जनेन । काषायशुभ्रांशुकथारिणो वै ते शुद्धशैवाः किरणागमोक्ताः॥ १२॥

(12) பிராமணர் முதலான நாலு வருணங்களின் ஆசாரங்களேயும், பிரமசரியம், கிருகஸ்தம், வானப்பிரஸ்தம், சந்நியாசம் என்னும் நாலு ஆச்சிரமங்களின் ஆசாரங்களேயும் தள்ளிவிட்டு சிவாகமோத்தமான சரியையாதி ஆசாரங்களேயுடைய சுத்தசைவரே அதிவருணுச்ரமி என்று அறிக. இவர் காஷாய ஆடை வெள்ளே ஆடை ஆகிய இரண்டும் தரித்துக் கொள்ளலாம் என்று கிரணுகமத்திற் சொல்லியிருக்கின்றது. இந்த அதிவருணுச்சிரமியின் ஆசாரத்திற்கு குடீசக சன்னியாசமே சிரேஷ்டமென்க

(அ-கை) சுத்தசைவர்களுக்கு ஜீவனேபாயம் இதுவென்று கூறுகின்ருர் வை வா நா இடை இவ நிறையை கிரியாக நிலையில் இதுவென்று கூறுகின்று வி ஓரா வா நா இது வரு இது வரு கிரிய கிரிய இதுவென்று கூறுகின்று வி ஓரா வரிய நிறையில் இதுவென்று கூறுகின்று கூறுகின்று வர ஆரா மி ஷிரிஐமாய தில இதுவென்று கூறுகின்று கூறுகின்று

शैवानामिह जीवनं कथमथो कृष्यार्जनं विप्रवत् माठापत्यमयं हि सज्जन इति ज्ञात्वा तु दत्तायितः । विद्यादानमुदा यतिश्शुभनृपप्रीत्या यतिर्धर्मतः वृद्धचा शिष्यजना यतिः स्वविहितानुष्ठानवाणिज्यजम् ॥ १३॥

(13) பிராமணரைப்போல் கிருஷி செய்வித்துக்கொள்ளுதலும், மடபதியாகபிருத்தலும், இவர் நல்லவரென்று பிறர் தரப்பெறுதலும், தன்னிடத்தில் படித்தவர்கள் சந்தோஷித்துத் தரப்பெறுதலும், நீதிபதிகளான அரசர் முதலியோரால் ஆதரிக்கப்பெறுதலும், தருமவட்டியில் வருவாய் வருதலும், மாணுக்கர் குருதக்ஷிணேயாகத் தரப்பெறுதலும், தனக்குரிய வியாபாரத்தினுலே வருவாய் வருதலும் ஆகிய இந்த வகைகளினுலே வருகின்ற ஆதாயங்களே சுத்த சைவாகளுக்குச் ஜீவனுபோயமென்க. (13)

(அ-கை) சைவ சந்நியாசங்களின் பேதங்களேக் கூறுகின்ருர்

மைவை உடை வநிராவவியிறு துகுபிர வி ஆர் விஜி இதாவு வஹூ உக்ள உள் வனதெ வி ஹாரா ஹி குுட் உலக்கா வா வை நிராவிய ை அராச வன்வ ∥க்சா

शैवे च सन्यासविधिश्चतुर्धा विद्वान् विजिज्ञासु बहूदकौ द्वौ । एते विदारा हि कुटीचको वा संन्यासिधर्मोऽपि सदार एव ॥ १४॥

(14) வித்வ சந்நியாசமென்றும், விவிதிசா சந்நியாசமென்றும், பஹ<sup>®</sup>தக சந்நியாசமென்றும், குடீசக சந்நியாசமென்றும், இவ்வாறு சைவ சந்நியாசம் நான்கு திறப்படும். அவற்றுள், முன்மூவர் மனேவி யற்றவர்கள். குடீசக சந்நியாசமென்பது காஷாய வஸ்திரதாரண முதலான சகல சந்நியாச தர்மங்களோடு மணேவி சகிதமாய் இருப்பதாகும். அவாந்திர சைவர்களுக்குக் குடீசகசந்நியாசமே சிரேஷ்டமென்க.

(14)(அ-கை) ஷோடசக்கிரியை உடையாருக்குரிய அதிகாரத்தைக் கூறுகின்ளுர்.

யைஷா。 ஷொலஶ ஸக்கிரோஸு விஹிதாஜு தைஸு து தேராஜி தெ8

தெஷாஜெவ மிவா மஜா வி வ வ க

பொ உதாக்கிக்கின் விரை வெராக்கிக்கின் விரை விருக்கியை விருக்கியில் விக

येषां षोडश सित्क्रियास्तु विहिता मन्त्रैस्तु तन्त्रोदितैः तेषामेव शिवागमादिपठने योग्यत्वमाचार्यता । वीरे प्रोक्तमतस्तु सम्यगिति ये संस्कारदीक्षायुताः शैवाश्चाग्रभवास्तयेव न हि चेदेवं न योग्याः कचित् ॥ १५ ॥ (15) எவர்கள் காப்பாதானமுதல் பதினுறு சமஸ்காரங்களும், திவ்யாகம மந்திரங்களினுலே செய்யப்பெற்றிருக்கின்ருர்களோ, அவர்களே சுத்த சைவர்களென்றும், இருபிறப்பாளர் என்றும், சிவாகமாதி படனத்துக்கு அதிகாரிகளென்றும் சைவாசாரியாராதர்க்குரியவர்களென்றும் அறிக. ஆதலினுற்ருன் வீராகமத்தில் சம்ஸ்காரமாகிய விசேடதீக்ஷை பெற்றவர்களே, சிவார்ச்சணேயிலும், சிவாகமாதி படனத்திலும் அதிகார முடையவராவரென்று கூறப்பட்டிருக்கிறதென்க. (15)

(அ–கை) இவ்வாறு சிவாகமத்திற் சொல்லப்பட்ட சம்ஸ்காரமென்னும் தீகைஷயினுலும் சிரேஷ்டமான பிராமணத்துவம் உண்டென்று கூறுகின்ளுர்.

ളത്പപ്പെനുബുന്നുള്ള പത്രിയുട്ടും ചുജ്ഞം ആ ജക ല പരമ്യതം തുല്ല ഉദ്യമ്പുണ്യിയുന്നു തുരുപ്പാള ജഞം പര ആജ്യ നടത്യ ജ്യായ്യാള ജഞ്ഞ് ചുജ്ഞം ജഞ്മി ത്യൂയ്യാക്കുന്നു പര്ള്യ ചുത്രിയും തുടാം ചുജ്ഞം ജ്യ

# स्मृत्युक्तक्रियया यदीह विहितं सिद्धं द्विजत्वं तदा शम्भूक्तागमवाक्यकमीविहितं तस्य द्विजत्वं कथम् । यद्येवं सित देवतात्विधिषणा सिद्धचेच्छिलादौ कथं तस्मादागमवाक्यमेव बलवत् सिद्धं द्विजत्वं हि तत् ॥ १६ ॥

(16) இருடிகளாற் சொல்லப்பட்ட மிருதி அநுட்டானத்திஞலேயே பிராமணத்துவம் உண்டென்னில், அனேவருக்கும் மேலானவரான மகாதேவா் திருவுளம் பற்றிய ஆகம அநுட்டானத்திஞல் ஏன் பிராமணத்துவம் உண்டாகாது. உண்டாகவில்ஃயாயின், அவாகளால் பூசிக்கப்பெறும் திருக்கோயில்களிலே சென்று கடவுள் உண்டென்னும் புத்தியுடன் நமஸ்காரம் முதலான வழிபாடு செய்தல் கூடாதாகும். ஆதலால் மிருதிவாக்கியங்களிலும் சிவாகம வாக்கியங்களே வலிமையுடையனவென்றும், அந்த வாக்கியங்களினுலே செய்யப்பிராமணத்துவமே பிராமணத்துவமென்றும் அறிக.

(அ–கை)சிவதீக்ஷையுடையாருக்கு முன்னுள்ள சாதியும் பெயரும் போய்விடுமென்று மூன்று சுலோகங்களிஞலே கூறுகின்றுர்.

ത്രീ പ്രമാശ്യായിലെ ത്രീ എം തിക്കുന്നു പ്രമാശ്യായി എം തിക്കാവം വായിലെ തുരുന്നു പ്രമാശ്യായി കുരു പ്രതാശ്യായി കുരു അത്രായിലെ തുരുന്നു പ്രതാശ്യായി കുരു വായായിലെ തുരുത്തി കുരു വരു വായായിലെ വായായിലെ പ്രതാശ്യായിലെ പ്രതാശ്യായിലെ പ്രതാശ്യായിലെ പ്രതാശ്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രതാശ്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രതാശ്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രതാശ്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രതാശ്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രതാശ്യായിലെ പ്രതാശ്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രതാശ്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രത്യവേട്ട് പ്രത്യവെ പ്രത്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രത്യവേട്ട് പ്രത്യവേട്ട് പ്രത് काष्ठानां शुचियोगतोऽथ च पुनः किं वृक्षनामोच्यते लोहस्यापि च सिद्धबन्धगुळिकास्पर्शादथोऽप्यस्ति किम् । पूर्वाख्याथ च शुक्तिकाम्बु जलधौ मुक्तैव भूयो न वा तस्मात्पूर्वजजातिनामगणना नास्त्येव दीक्षावताम् ॥ १७।

கினாஸிந் கநகாஅறானிகமத் காகொzவி அாஜீகாரா-

காரு கினு ஸுஜு தொயுஉடி யகு

ബ് ജംബം ടെബ്രം ജ്യ രൂ

ஐ வ ந மத் ந க சி வ வ வ வ வ வ வ

ஹொஹாதி ஜா்வு ூந்த்

தஸ்டிக்கு தவைசுத்த வை கால

மைவாயுமை ஐநிநாடி II க்சு II

किश्चास्मिन् कनकाचलान्तिकगतः काकोऽपि चामीकरा-कारः किश्च समुद्रतोयमपि यत् स्वाद्वंबुमेघान्त्यगम् । जंबूनद्युदकप्रभावगुणतो लोष्ठादि जांबूनदं तस्मादस्ति महत्वमत्र भवतां शैवाध्वरे जन्मिनाम् ॥ १८॥

வரையன் கூரிர்கள் கூறிர்கள் கூறிர்கள் வரையாக கூறிர்கள்

வுடுவுக்கும் உவ் வுகையும் இவணதாம்

வுருவொதி தஓூமத் ு ப

வைவ் க வாவ்டியு வாக

**தஸ்**பக் ஆக உடி மாக நாக

அவெதை வா*ய்* செ இநிநா % ய கூ ய

दृष्टान्तान्तरमुच्यतेऽत्र तु यथा सन्यासिनः कर्मिणः श्रेष्ठत्वश्च पुनर्यथा लवणतां प्राप्नोति तद्भूगतम् ।

# काश्यां किन्तु महोपदेशबलतः सर्वे च सादाशिवाः तस्मादुत्तमगोत्र नाम च भवेच्छैवाध्वरे जन्मिनाम् ॥ १९॥

(17.-18.. 19). விறகிற்கு அக்கினியின் சம்பந்தம் வந்தபின்னர் முன்னுள்ள பசுமை சம்பந்தமான வடிவமும் விறகு என்ற பெயரும்போய், சுடர் என்னும் வடிவமும், தணல் என்னும் பெயரும் வந்தாற்போலவும், இரும்பிற்கு ரசகுளிகையின் சம்பந்தம் வந்தபின்னர், முன்னுள்ள கருவடிவமும் இரும்பென்னும் பெயரும்போய் ஒளிவடிவமும் பொன்னென்னும் பெயரும் வந்தாற்போலவும், முத்துச்சிப்பியிலே விழுந்த நீருக்கு முன்னுள்ள நிகழ்ச்சி வடிவமும் நீரென்னும் பெயரும் போய், கடினமாயுள்ள ஒளிவடிவமும், முத்துவென்னும் பெயரும் வந்தாற்போலவும், அவ்வாறின்றி மேருவைச் சேர்ந்த காகம் பொன்னிறமானுற் போலவும், மேகத்தைச் சார்ந்த உப்புசமுத்திரநீர் நல்ல தண்ணீரானுற் போலவும், மகத்தான நாவற்பழச்சாறின் நதியிலுள்ள நீரைச்சார்ந்த ஓடு முதலிய அனத்தும் உயர்ந்த பொன்னுறைபோலவும், அவ்வாறன்றியும் கிரியா விசேடத்தாலுள்ள குடுமி பூணூல் ஆகிய இவற்றையுடைய கிரியையாளரினும் சந்நியாசிகள், பக்தர்கள், சிரேஷ்டரானுற் போலவும், உப்பளத்தைச் சார்ந்த அணத்தும் உப்பானுற்போலவும், காசித்தலத்தை அளேவரும் மகோபதேசம் பெற்ற. ரென்றுபெயர் பெற்ளுற் போலவும் அவ்வாறே சிவதீக்ஷா சம்ஸ்காரம் பெற்ற அணவருக்கும் முன்னுள்ள சாதியும் பெயரும்போய் வேருரு கோத்திரமும், வேளுரு பெயரும் ஒரு மகத்துவமும் உண்டாகுமென்று அறிக. (17, 18, 19)

(அ–கை) சிவதீகைஃபுடையாரை முன்னுள்ள சாதி போகளால் அழைத்தல் குற்றமென்றும் கூறுகின்ருர்.

ன்ன அமை கு யாவா மிவாடு இஇந

ள் வர்காதிர் வரைக்

தவெல் நாகூர் நாகாண் வே து வலதி

ബ് പുബൈക ഖക്ഷുന്പധി 8 1

പെങ്ങാതായിരുക്കാരു കൗ കാംഗ

முு தி, வு ஹ, ாவயி 8

விடா இய வர்கள் கொழிக்க வித்தி கொகு

ஸாக்பனஃக்<sup>தி</sup> வி வி எ வி

स्वच्छन्दे तु यथा शिवाश्रमिजनं यत्पूर्वजात्या वदेत् तस्योक्ता नरकार्णवे तु वसतिर्ब्रह्मैकपक्षाविधः। पश्चाहाविधरच्युतस्य तु तथा रुद्रत्रिघस्राविधः

प्राग्भावादथ देशिकं वदति चेत् सादाख्यमब्दत्रयम् ॥ २०॥

(20) சிவசம்ஸ்காரமென்னும் சமயதீகைஷபெற்று சிவனுடைய அடையாளமாகிய விபூதி உருத்திராக்கம் தரித்த சிவபக்தர்களே. எவனுருவன் முன்னுள்ள சாதியை நினேத்து நிந்தை செய்கின்றுனே, பிரமாவினுடைய நாளிலே பதிணந்து நாள் நரகத்திற்கிடப்பானென்றும், அவரிலும் அதிகமான விசேட தீக்ஷையுடையாரை நிந்தை செய்தவன் விட்டுணுவினுடைய நாளிலே ஐந்து நாள் நரகத்திற்கிடப்பானென்றும், அவரிலும் அதிகமான நிருவாணதீக்கையுடையாரை நிந்தைசெய்தவன் ருத்திரனுடைய நாளிலே மூன்றுநாள் நரகத்திற்கிடப்பானென்றும், அவரினும் அதிகமான சைவாசாரியராய், குருபீடமாயிருப்பவரை நிந்தை செய்தவன் சதாசிவ வருடத்தில் மூன்று வருடம் நூகத்திற்கிடப்பானென்றும் இவ்வாறு சுவச்வந்தபைரவமென்னும் உபாகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது என்க.

(அ- கை) நான்காவது வருணத்தவரான சூத்திரற்கும் சிவதீக்ஷையினுலே இருபிறப்பாளரென்னுந் தன்மை உண்டென்று கூறுகின்மூர்.

> ரு இதாணாஜவி தீகூழயா து மிவயா வி ஆல விஜகூல் வருல்

தெநைஷா。 உி இதா நஹீயத உதி வழீவது வ நிராவை க வலவடிதை வகிய கரவே உக்க

<u> ஐ</u> து அவண்ட இடை || 5 ஓ ||

शूद्राणामिप दीक्षया तु शिवया सिद्धं द्विजत्वं परं वैशिष्टचश्च पुनस्तथापि निगमानर्हत्वमेवोदितम् । तेनैषां द्विजता न हीयत इति स्त्रीवच सन्यासिवत् सर्वत्रैव नियन्तृवेदवचनं तत्तद्वचवस्था तथा ॥ २१॥

நான்காவது வருணத்தில் உதித்தவரான சற்சூத்திரர் சிவதீகை அயின் மகிமையினுல் பிராமண சிரேஷ்டராவர். ஆயினும், வேதமோதல் முதலான வைதீகக்கிரியைகளில் எப்பொழுதும் அதிகாரமுடையவராகார். அதனுல் இவருக்குப் பிராமணத் தன்மையில் ஃயென்றல் கூடாது. அஃது எதுபோலுமெனின், பிராமண பெண்களுக்கும் பிராமணசந்யாசிகளுக்கும் பிராமணத்துவமிருந்தும், வேதமோதல் முதலான கிரியைகள் செய்தல் கூடாதவாறு போலுமென்க, இவ்விஷயத்தில் வேதாகமங்கள் இவ்வுண்மையினேயுணராது பிராமணம். நான்காவது வருணத்துச்சுத்தசைவன், மதிமோகத்தால் தாம் படித்தற்குரிய சிவாகமம் திராவிட நூல்களப் படியாமல் வைதீகக் கிரியைகளேச் செப்யின் அவனுக்கு நரகவேதீனயுண்டென்றும், அவன் செயல் பெரியோர்களுக்கு உடன்பாடில்ஃயென்றும் அறிக. (21)

(அ-கை) ஆகமங்களுக்கு அதிகாரி இவர் என்று கூறுகின்றுர்.

हीवानामखिलार्थसाधकतया पाठचा इति स्रोतसा ह्यष्टाविंशतिसंख्यया निगदिता दिव्यागमाइशंभुना । मूर्तिध्यानतदर्चनादिकरणात् पद्यात्मनानुष्टुपा हीवाः के त इमे द्विजातिदशकं हीवाध्वरे जन्मिनाम् ॥ २२ ॥

(22) பரமகாருண்யராயும் உத்தமராயும் விளங்கும் ஸ்ரீமகாதேவரானவர், சிவதீக்ஷா சம்பன்னரான சத்சைவருக்கு சாலோக பதவியை கொடுக்கிற சரியாபாதம், சாமீப பதவியைக்கொடுக்கிற கிரியாபாதம், சாரூப பதவியைக் கொடுக்கிற யோகபாதம், சாயுஜ்யமுக்தியை கொடுக்கிற ஞானபாதம் என்னும் நான்கு பாதங்களேயும் அறிவிக்கும் நிமித்தமாகவும், அறம் பொருள் இன்பம் வீடு என்னும் நான்கு புருஷார்த்தங்களும் சித்தித்தற் பொருட்டும், அணவரையும் காத்தற்பொருட்டும் \*ஏழுவிதசிவதீக்ஷை, கர்ஷணுதிபிரதிஷ்டாந்தம், பிரதிஷ்டாதி உத்ஸவாந்தம், உத்ஸவாதி பிராயச்சித்தாந்தம் ஆகிய இந்தக்கிரியைகள் நடைபெறற் பொருட்டும், காமிகமுதலான இருபத்தெட்டுத் திவ்யாகமங்களேயும் அனுஷ்டுப்பு சுலோகங்களாகத் திருவுள்ளம் பற்றியருளினர்.

அந்த சத்சைவர் யாரெனில், பிராமணர் முதலான நான்கு வருணத்தவரும், அந்த நால்வர்களிடமிருந்து அநுலோமக்கிரமமாக வுற் பத்தியான (அஃதாவது பிராமணப்புருஷனுக்கு க்ஷத்திரியர் முதலிய மூவகைப் பெண்களிடத்தும், க்ஷத்திரியனுக்கு ஏனேயிருவரிடத்தும், வைசியனுக்குச் சூத்திரப்பெண்ணிடத்தும் உற்பத்தியான) அறுவரும் ஆகப்பதின்மருமாம். இவர் இந்தச் சிவாகமங்களேப்படிப்பதற்கு அதிகாரிகள் ஆவர் என்க. (22)

(அ, கை) சைவன் தனது சாதிக்கு ஒத்த ஆசாரத்தில் இருக்க வேண்டுமென்று கூறுகின்ருர்.

दीक्षाविशिष्टोऽपि शिवाश्रमस्थः प्रोक्तं स्वजातेरुचितश्च तत्र।

युक्तं सदाचारमसङ्करं यः कुर्यात्स विद्वान् स हि शैवमुख्यः ॥ २३ ॥
(23) சிவதீக்ஷையிஞலே சிரேஷ்டகையிருப்பினும், அத்தகைய சைவன், தன்னுடைய சாதிக்கு ஒத்ததாயும், அந்தந்ததேசத்துக்கு ஏற்றதாயும், அன்னியசமயாசாரங்களுடனே சம்பந்தமின்றியுமுள்ள நல்ல சமய ஆசாரத்தை அனுஷ்டிப்பாளுயின், அவனே சுத்தவைதிக சைவன் என்றறிக.

(அ-கை) வாக்கியங்களின் தாரதம்மியத்தைக் கூறுகின்ளுர், வாகூராநாஜிஹ தாருத®ஆு இதல ஸ்ரீவளஓலொ தஉலமா மொகை ஹலாவுவ உல வடு உணு உு இதல தஸ்ரா அரா ஹைலாஷ் ஆக்டு ।

<sup>\*</sup>ஏழுவித தீகைஃயாவன:– நோக்கம், பரிசம், வாக்கு, பாவணே, நூல், யோகம், அவுத்திரி யென்பன

वाक्यानामिह तारतम्यमुदितं श्रीपौष्करे तद्यथा लोके ह्याप्तवचः प्रमाणमुदितं तस्माद्धरं ह्यार्षकम् । तस्मादैन्द्रमतो विधातृवचनं स्याद्धैष्णवं तद्धरं रौद्रं तद्वरमैश्वरं खलु वरं सादाशिवं तद्धरम् ॥ २४॥

(24) வாக்கியங்களின் தாரதம்மியமானது பௌட்கராகமத்திலே சொல்லப்பட்டிருக்கிறது, அஃதெவ்வாறெனில், உலகத்திலே சாமான்யமானவருடைய வசனத்தின்றும் ஆப்தராயுள்ளார் வசனம் சிரேஷ்டம். அதனினின்றும் இருடிகளுடைய வசனம் சிரேஷ்டம். அதினிலும் இந்திரனுடைய வசனம் சிரேஷ்டம், அதினினும் பிரம்மாவின் வசனமும், அதனினும் விஷ்ணுவின் வசனமும், அதனினும் ருத்ரன் வசனமும், அதனிலும் மகேசுவரனுடைய வசனமும், அதனினும் சதாசிவனுடைய வசனமும், சிரேஷ்டமென்று இவ்வாறு வசனதாரதம்மிய முறை கூறப்பெற்றிருக்கின்றதென்க. (24)

சையல் இல்லை தரு 8 மால் இதால் இல்லை தரு நில்ல வரு தரு 8 வரு தரு 8 வரு கரு 8 வரு 8

चत्वारो हि मठाः सवृक्षमुनयः कैलासपार्श्वस्थिताः त्वामर्दाख्ययुतो मठो मठपतिर्यात्रो मुनिर्नीपवान्। पश्चात् पुष्पगिरिः मठोऽस्य सनको वृक्षोऽर्जुनो ऽथो पुनः गोलक्याख्यमठस्सनातनमुनिः तत्रास्ति जंबूतरुः॥ २६॥

किन्न क्ष्मा १ किन्न क्षा विकास के किन्न क्षा किन्न क्षा किन्न द्वादश सन्ति शैवविभवास्ते ज्ञानदीक्षा वराः नामादावथ गोत्रसन्तितमठा वृक्षोवनं सद्गुहा । वासो गोचरमन्त्रदर्शनमुखानित्याह सूक्ष्मागमः

तत्तल्लक्षणमन्त्रविस्तरभयात् नोक्तं ततो वीक्ष्यताम् ॥ २८॥

(25, 26, 27, 28) சிவாகம் வல்லவரான சைவாசிரியாகள் சிஷ்யாகளுக்கு விசேஷதீக்ஷாசமயத்திலும், ஞானதீக்ஷாசமயத்திலும், உபதேசிக்கப்படும் விஷயங்கள், ஐந்தென்றும், ஆறு, ஏழு, எட்டு என்றும், பன்னிரெண்டென்றும் சொல்லப்படும். அவையெவையெனில், கோத்திரம், சந்தானம், கோசரம், மடம், விருக்ஷம் ஆக ஐந்தும், ஆகமம் சேர்த்து ஆறும், நாமதேயம் சேர்த்து ஏழும், மந்திரம் சேர்த்து எட்டுமாம். அவற்றுள் கோத்திரமாவது சைவகோத்திரம். சந்தானமாவது நந்திகேசுவரா் ஸந்தானம். கோசரமாவது சிவன் என்னும் பொருள். மடமாவது ஆமா்த்த மடம். விருக்ஷமாவது வடவிருக்ஷம். ஆகமமாவது காமிக முதலிய இருதெட்டாகமங்கள். நாமதேயமாவது சிவநாமதேயம்: மந்திரமாவது பஞ்சாக்கரம். இவ்வாறு முன்ணேய எட்டும் அறிக. பின்ணய பன்னிரெண்டென்பது, கோத்திரம், நாமதேயம், சந்தானம், மடம், விருக்ஷம், வனம், குகை, வாசம், கோசரம், மந்திரம், தரிசனம், முகம் என்பனவாம். இவ்வாறு சூட்சும ஆகமத்தில் விரிவாகச் சொல்லப் இந்தப் பரம்பரை வருமாறு, ஸ்ரீமகாதேவர் பட்டிருக்கின்றதென்க. எழுந்தருளியிருக்கும் கைலாஸ மலேயின் பக்கத்தில் அணேக மடங்களும் அனேக இருடிகளும் அநேக திவ்ய விருக்ஷங்களும் உள்ளன. அவற்றுள், ஆமா்த்தகமடம் ஒன்று. அதற்கு ஆசிரியா், சனற்குமாரபகவான். அதற்கு விருக்ஷம் கதம்பம். பின்னர் புஷ்பகிரிமடம் ஒன்று. அதற்கு ஆசிரியா் சனகமகாமுனிவா். அதற்கு விருக்ஷம் அா்ச்சுனம். பின்னா் கோளகி மடம் ஒன்று. அதற்கு ஆசிரியர் சனுதன முனிவர். அதற்கு விருக்ஷம் சம்பு, பின்னா் ஆமண்ட மடம் ஒன்று. அதற்கு ஆசிரியா் சனந்தன முனிவா். அதற்கு விருக்ஷம் வடம். (ஆல்) இந்நான்கும் சைவமடமாகும். இவ்வாறு இந்த நான்கு மடங்களும் காமிகாகமத்திலே சொல்லப்பட்டிருக்கின்றன.

காலோத்தராகமத்தில்

மிவழிவா தமா ஜெராதிஹாவிதீதி உதுஷைய । மைவல் குறை மிவாஜாதல் மக்கைஐபாதல் மிவாகுறிழ शिविशाखा तथा ज्योतिस्सावित्रीति चतुष्टयम् । शैवं कुलं शिवाज्जातं शक्तेर्जातं शिखाकुलम् ॥

बन्दाज्यातिष्कुल जात नादात्सावित्रमव च । दीक्षाकाले यदा मन्त्रो लीयते च शिवादिषु ॥

किंद्रुशात्याणाञ्चाकः क्षुश्च क्षुण्यक्ष्याः विद्याप्त्रः । क्षुण्यक्ष्याः विद्याप्त्रः । क्षुण्यक्ष्यः विद्याप्त्रः विद्याप्तः विद्यापतः वि

பைரவோத்தராகமத்தில்

खाः काः क्रा क्रा प्रशासरः पर्वतः।

स्वाः विन्द्राख्यं कृतमालषण्डमटवी पश्चाक्षरः पर्वतः।

गायत्री द्विजगोत्रमत्रिर्धिपः सन्तानराट् गोचरो

नन्दीशो भगवान् शिवोर्ध्वमुखजं कालोत्तराख्यागमम् ॥

என்றும் கூறப்பட்டிருத்தல் காண்க. இவற்றின் பொருள் வருமாறு:-சிவகுலம், சிகாகுலம், சோதிகுலம், சாவித்தரி குலம் எனக் குலம் நான்குவகைப்படும் அவற்றுள், சிவகுலம் சிவனிடமிருந்து உண்டானது. சிகாகுலம் சத்தியினிடமிருந்து உண்டானது. சோதிகுலம் விந்துவினிடமிருந்து உண்டானது. சாவித்திரி குலம் நாதத்தினிடமிருந்து உண்டி எனது. தீக்ஷாகாலத்தில் சிவன்முதலிய பொருள்களிடத்தில் மந்திரம் லயம் அடையும் கிரமத்தில் நான்கு குல மும் உண்டாயின. பிராமணர் முதலிய நான்கு சாதிகளிடத்தும் முறையே இந்த நான்கு குலமும் அறியப்படும். சுத்தகுலம் உண்டாகும் பொழுது பழையகுலம் முதலியன நீங்குகின்றன என்பது காலோத்தர ஆகமம். ஆமண்டமடம், மகிழவிருக்ஷம், அம்சபக்ஷி, விந்துசரசு, கிருதமால விருக்ஷக்காடு, பஞ்சாக்ஷர மந்திரம், பர்வதம், காயத்திரி கோத்திரம், அத்திரி மகாரிஷி ,நந்திகேகரர் சந்தானம், சிவகோசரம் ஊர்த்துவமுகம், காலோத்தர ஆகமம், என்று பைரவோத்தராகமத்தில் கூறப்பட்டுள்ளது.

(அ–கை) சிவப்பிராமணருக்கு இன்னின்ன விஷயங்களில் ஆசிரியத்துவம் உண்டென்று கூறுகின்ருர்.

श्चित्रं विप्रादिचतुष्ट्यस्य दीक्षादिकृत्येषु च शंभुतन्त्रे ॥ २९ ॥

(29) பரமேசுர வாக்கியசமூகமான சிவாகமங்களே ஒதுவித்தலிலும், ஆத்மார்த்தமான கிரியைகள் செய்வதிலும், பிராமணர் முதலிய நான்கு வருணத்தவருக்கும் அந்தந்த வருணங்களுக்கு அனுகுணமாக சிவாகமங்களிலே கூறப்பட்ட அந்தந்த மந்திரங்களினுலே தீக்ஷைசெய்வித்தலாகிய பரார்த்தக்கிரியையிலும், சிவப்பிராமணர் களுக்கு ஆசிரியத் தன்மை உண்டென்று சிவாகமங்களில் கூறப்படுகின்றன.

(அ–கை) சிவப்பிராமணர் இல்லாதவிடத்தில் க்ஷத்திரியன் முதலிய மூவருக்கும் ஆசிரியத்துவம் உண்டென்று கூறுகின்றுர்.

 (30) சிவப்பிராமணராகிய ஆதிசைவருக்கு சிவாகமமுறைப்படி தீக்ஷை முதலியன் செய்து வைப்பதற்கு ஆசிரியத்துவம் உண்டென்று சகல மூலாகமங்களிலும் உபாகமங்களிலும் கூறப்பட்டிருக்கின்றன. ஆதிசைவ ராகிய சிவப்பிராமணர் இல்லாத இடத்தில் க்ஷத்திரியர், வைசியர், சூத்திரர் ஆகிய இவருக்கு தீக்ஷை முதலியன் செய்து வைப்பதில் அதிகாரம் உண்டென்று சித்தாகமத்தில் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. அவ்வாகம் வாக்கியமானது.

ब्राह्मणाभावदेशेषु क्षत्रः क्षत्रस्य वै गुरुः । तद्वयाभावदेशे तु वैश्यो वैश्यस्य वै गुरुः ॥ तत्त्रयाभावदेशे तु शूद्रः शूद्रस्य वै गुरुः।

(இதன்பொருள்) பிராமணரில்லாத தேசத்தில் க்ஷத்திரியன் குருவாவன். க்ஷத்திரியன் இல்லாத இடத்தில் வைசியன்குருவாவன்வைசியன் இல்லாத இடத்தில் சூத்திரன் குருவாவன் என்க.

(அ–கை) ஆதிசைவாகள் இருக்குமிடத்தில் கூடித்திரியா முதலியோா் தத்தம் சாதியிலுள்ளவருக்கு தீக்ஷை முதலியன செய்வித்தல் குற்றமென்று கூறுகிருா்

(31) சிவப்பிராமணரர்களாகிய ஆதிசைவர்கள் இருக்குமிடத்தில் கூத்திரியர், வைசியர், சூத்திரர் ஆகிய இவர்கள் தத்தம் வருணத்தி லுள்ளார்க்கு அறியாமையினுலே தீக்ஷை முதலியன செய்துவைப்பின்செய்தவரும் செய்யப்பெற்றவரும் ஆகிய இருவரும். யமலோகத்தை அடைந்து, அங்கு நிகழும் விசாரணமுடிவில் இரௌரவம் முதலிய நரகங்களே அடைவரென்றறிக.

இதற்குப் பிரமாணம்:

क्षत्रेण दीक्षिताः केचित् केचिद्धैरथेन दीक्षिताः। केचित् शूद्रेण देवेशि विशन्ति च यमालयम्।। गत्वा जन्मशतं कोटीन् विशन्ति नरकान् ध्रुवम्।

இதன் பொருள் மேலே கூறப்பட்டுள்ளது

(31)

(அ-கை) நான்கு வருணத்தவரும் அவரவர் சாதிக்கு ஆசிரியராய் இருக்கலாமென்று கூறுகிருர்.

> அக்காரைவ∖ுகாடிுணா கி⊚ நிணா∘ தீகூராவு, ஊநெ ஸ்ஜா

ബിപ്പാഴുന്നും ചെയ്യാ ചെയ്യുന്നു. എസ് ചെയ്യാല് ചെയ്യായുന്നു.

ஆத்து அலக்கள் சார்க்கர் இத்து அவக்கள் சார்க்கர் இத்து அவக்கள் சார்க்கர்

தத்தாதிஸ்ஜாஹவ் புதிகம் இக்ஷாசு, ஜொ z ய ் மு மு வ

चत्वारोऽप्यधिकारिणः किल नृणां दीक्षाप्रदाने सदा विप्राद्यास्तु तथाप्ययं क्रम इति श्रीसुप्रभेदागमे । तत्तज्जातिसमुद्भवेन गुरुणा कार्या हि दीक्षा शिवा तत्तज्जातिसमुद्भवं प्रतिजनं दीक्षाक्रमोऽयं शुभः ॥ ३२॥ (32) பிராமணர், கூத்திரியர், வைசியர், சூத்திரர் என்னும் நான்கு வருணத்தவர்களும், சைவதீகைஃயிலும், நித்தியமாகிய ஆத்மார்த்த பூசையிலும், நைமித்திகமாகிய தனக்கு உசிதமான சிவலிங்கப் பிரதிஷ்டையிலும், காமியமாகிய சோமவார விரத உத்தியாபனம், மந்திரசித்தி முதலியவற்றிலும், தாம் செய்து கொள்வதற்கும் பிறர்க்கு செய்து வைப்பதற்கும் அதிகாரமுடையவராவர். ஆயினும் அந்தந்தச்சாதியிலே உள்ள ஆசிரியர் அந்தந்தச் சாதியிலேயுள்ள சிஷ்யருக்குச் செய்துவைப்பது முறைமையென்று சுப்ரபேதாகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது.

(அ–கை) இன்னெரு முறையாக அீனவருக்கும் ஆசிரியத்துவம் உண்டென்று கூறுகின்ளுர்.

गुरुत्वमस्तीति विचिन्त्य विश्वे समीरितं वर्णचतुष्टयस्य । अथापि वास्यादनुलोमजानां कचित्प्रदेशे प्रतिलोमिनाश्च ॥३३॥

(33)பிராமணர் முதலான நான்கு வருணத்தவருக்கும் தடையின்றி ஆசிரியத்துவம் உண்டென்றும், இன்னெரு பக்ஷமாக அநுலோமரான ஆறுபேருக்கும் ஆசிரியத்துவ முண்டென்றும் இவ்வாறு சிந்திய விசுவம் என்னும் ஆகமத்திற் சொல்லியிருக்கின்றது. அன்றியும். சில தேசாசாரத்தினுல் பிரதிலோமரான அறுவருக்கும் தத்தம் சாதியில் உள்ளாரைக் குறித்து மந்திரமில்லாமல் ஆசிரியத்துவமுண்டென்றும் அவ்வாகமத்திற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. அநுலோமா் அறுவா் யாரெனில், பிராமணருக்கு க்ஷத்திரியப் பெண்ணிடத்திற் பிறந்த சுவர்ணன் என்று ஒருவன். செட்டிப்பெண்ணிடத்திற் பிறந்த அம்பட்டன் என்றெருவன், சூத்திரப்பெண்ணிடத்திற் பிறந்த பாரசைவன் என்றுெருவன். ஆகப் பிராமணனுக்கு பிறந்த பிள்ளேகள் மூன்று.. க்ஷத்திரியனுக்குச் செட்டிப்பெண்ணிடத்திற் பிறந்த மத்குருவென்ருருவன், சூத்திரப் பெண்ணிடத்திற் பிறந்த உக்கிரன் என் ருெருவன். கூத்திரியனுக்குப் பிறந்த பிள்ளேகள் இரண்டு. செட்டிக்குச் சூத்திரப்பெண்ணிடத்திற் பிறந்த ஆனுகன் என்னெருவன், ஆக

அந்லோமரறுவருங்கண்டு கொள்க. ஆதலால் பிராமணனுக்கு நான்கு வருணத்திலும் விவாகம் செய்யலாமென்றும், மற்றவர்களுக்கும் அவ்வாறே தன் சாதியிலும் தனக்கு கீழ்ப்பட்ட சாதியிலும் விவாகம் செய்து கொள்ளலாம் என்றும் அறிக. (33)

(அ-கை) விவாகம் எட்டுவிதம் என்று கூறுகின்ருர்.

का मान्यविकास की कि कि प्रान्धविके प्रधान स्वर्पने वदन्ति हरणं तद्राक्षसं रोदने॥ ३४॥

का मान्य स्वर्पने वदन्ति हरणं तद्राक्षसं रोदने॥ ३४॥

का मान्य स्वर्पने वदन्ति हरणं तद्राक्षसं रोदने॥ ३४॥

का मान्य स्वर्पने वदन्ति हरणं तद्राक्षसं रोदने॥ ३४॥

का मान्यविकं

पैशानं स्वर्पने वदन्ति हरणं तद्राक्षसं रोदने॥ ३४॥

(34) விவாகம் எட்டுவிதம் ஆகும். அவை வருமாறு பிராமம், தைவம், பிராசாபத்தியம், ஆரிஷம், ஆசுரம், காந்தருவம், பைசாசம், இராக்கதம், என்பனவாம். அவற்றுள் பிராமமாவது நல்ல கோத்திரத்திற் பிறந்த அழகுள்ள ஒருவணே அழைத்துவந்து அவணேயும் தன்னுடைய புத்திரியையும் நன்ருக அலங்கரித்து புத்திரியை அவனுக்குக் கொடுத்தல். தைவ விவாகமாவது, சிஷ்யனுக்கு தன் புத்திரியைக் கொடுத்தல், பிரசாபத்திய விவாகமாவது, சிஷ்யரல்லாதவருக்கு தாமங்காரணமாக தன் புத்திரியைக் கொடுத்தல், ஆரிஷ விவாகமாவது, இரண்டு பசுக்களே வாங்கிக் கொண்டு தன் புத்திரியைக் கொடுத்தல், ஆசுர விவாகமாவது அனேக திரவியங்களே வாங்கிக் கொண்டு தன் புத்திரியைக்கொடுத்தல், காந்தருவ விவாகமாவது, நாயகன், நாயகிகள் இருவரும் தாமே கூடிக்கலத்தல், பைசாச விவாகமாவது, நித்திரை செய்கிற பெண்ணே அவளறியாதவண்ணம் கொண்டுபோதல், இராக்ஷச விவாகமாவது அழும்படியாக பலாத்காரமாய்க் கொண்டுபோதல். இவ்வாறு எட்டுவித விவாகங்களும் அறிந்துகொள்க. (34)

(அ-கை) தீக்ஷை முதலியவற்றின் பிரயோஜன தாரதம்மியத்தைக் கூறுகின்ளுர்.

(35) வித்து ஒன்ருயினும் நிலத்தின் வன்மை, மென்மைகளால் பலன் வேறுபடுதல் போலவும், மேகஜலம் ஒன்ருயினும் பூமியின் வேறுபட்டால் ரச வேறுபாட்டை யடைதல் போலவும், தீகைஷ், மந்திரம், உபதேசம் முதலியன், பெற்றுக்கொள்ளுபவர்களின் பக்குவ வேறுபாட்டால் பலன்களில் தாரதம்மியத்தை அடைகின்றன. (35)

னை நேகுர் விற்ற இத்து வென்று கூறுகின்று. வது வந்தாயியார் விறுவை கூறுகின்று. வாண விறுவர் விறுவர் விறுவர் வாண விறுவர் விறுவர் விறுவர் வாண் விறுவர் விறுவர் வாண் விறுவர் விறுவர் வாண் விறுவர் விறுவர் விறுவர் விறுவர் வாவர் விறுவர் விற

पश्चद्रन्द्वमिहोदितं खलु गुरोश्शास्त्रं क्रिया च द्वयं तस्मादागमवित्क्रियासु निपुणश्शंभौ गुरौ भक्तिमान् । शान्तस्सर्वदयापरः प्रियवचास्सत्संप्रदायी युवा सर्वाङ्गैरतुलश्च लौकिकपटुस्सोऽयं हि दीक्षागुरुः ॥ ३६॥

(36) சற்குரு என்னும் அம்சபட்சிக்கு சாஸ்திரமும் கிரியையுமாகிய இரண்டும் சிறகாகும். ஆதலால் ஆகமத்தில் ஆற்றலும், கிரியை செய்வதில் சமர்த்தும். சிவனிடத்தும், குருவினிடத்தும், பக்தி சிரத்தையும், உபசாந்தியும், சகல உயிர்களிடத்தும் கிருபையும் சகல ஜனங்களுக்கும் பிரியமான வசனமும், நல்ல ஸம்பிரதாயமும், இலௌகீக சாமர்த்தியமும் அங்கங்களில் குற்றமின்றி இலக்ஷணமும், பதினுை வயகக்கு மேற்பட்டயௌவனமும் உடையவன் சற்சூருவாவன், அவனே தீகைஷசெய்விப்பதற்கும் குருவாவன் என்க,

(அ-கை) அசற்குரு இலக்கணம் இதுவென்று கூறுகின்றுர் ஹாகை ஆர்கர் வரை து து ் து ஆவி கிரயாவி ந வா வு நொக்கிற்குர் வருக்கிற்கார் காகூடிற்குர் வருக்கிற்கார் வரை வரை வராகை வரை வரை வருக்கிற்குர் வரை வருக்கிற்குர் வருக்கிற்குர் இலக்கணம் இதுவென்று கூறுகின்றுர் வரை வருக்கிற்குர் வருக்கிற்குர் இலக்கணம் இதுவென்று கூறுகின்றுர் வருக்கிற்குர்கள் கண்டிறிவன்று கூறுகின்றுர் வருக்கிற்குர்கள் கூறுகின்றுக்கிறிவன்று கூறுகின்றுர்கள் வருக்கிற்குர்கள் கூறுகின்றுக்கிற்குர்கள் கூறுகின்றுர்கள் வருக்கிறிவருக்கிறிவன்றுக்கிறிவள் வருக்கிறிவர்கள் வருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவள் இருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருகிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கிறிவருக்கி

लोके भ्रामकमुद्रया हि गुरवोऽनेके भवन्त्येव ये तन्त्रं मन्त्रमपि क्रियामपि न वा स्वप्नेऽपि जानन्त्यहो । कुक्ष्यर्थं खलु चोरवत्परिसरन्त्याकारवार्ताश्शुभाः शिष्याणान्तु हरन्ति वित्तमधिकं हृत्तापमातन्वते ॥ ३७॥

(37) உலகத்தில், சிலா் மந்திர தந்திர கிரியா சமூகங்களேயும், நல்ல சம்பிரதாயமாகிய பரம்பரையான உபதேசங்களேயும், சற்குருமுகமாகக் கனவிலும் அறியக்கூடிய ஆற்றல் இல்லாதிருக்கவும், வயிரும்புதல் காரணமாக பிறா் பிரமிக்கும்படி குருசின்னங்களேத்தரித்துக்கொண்டு, வேடத்தாலும் சொல்லாலும் நல்லவா்கள் போலக்காட்டி, சிஷ்யா்களுடைய பொருள்களேத் திருடா்களேப்போல் அபகரிப்பாா்கள். இவ்வாறு சிஷ்யா் களுடைய பொருள்கள் அபகரித்தலேயன்றி அவா்களுடைய மனதிற்குத் துன்பத்தையும் உண்டு பண்ணுவாா்கள். இவா்கள் அசற்குரு என்க(37)

(அ-கை) நன்மாணுக்கனிலக்கண மிதுவென்று கூறுகின்ருர் வை உள்ளு கூவு ஆக்கி ஸ் உயா ஆக்கும் முல ஹு ஆர் கூறு கிறு கால முல ஹு ஆர் விறு விறு இது நில முறு கால வாகூராவ நாகொ வி தெ ! வூலி நி வொழுவி வொக்கம் வி 2 முறு நன்மானுக்கனில் நிலு விறு குழுதா வி 2 வி முரா வை முது கூரு கரு கிருக்காவை இடைக்கரா வி வை கொ முற்னா இரு இரு இரு இரு दैवे चास्तिक बुद्धिभिक्तिसमया द्रोहा गुरुद्रोहका: शम्भुद्रोहिववर्जनं निजगुरो वांक्यावनाको ऽपि ते । स्वस्मिन् दोषविलोकनं गुरुजनादोषावलोकस्सदा विश्वासश्च कृतज्ञता खलजनोपेक्षा विवेको गुण: ॥ ३८॥

(38) நன்மாணுக்கனுக்கு அனேக நல்ல குணங்களிருத்தல் வேண்டும். அவற்றுள், பதிமூன்று குணங்கள் மிக மேலானவை. அவை வருமாறு: தெய்வம் உண்டென்னும் திடபுத்தி, சிவனிடத்தும் சிவனடியாரிடத்தும் அன்புடைமை, சமயத்துரோகம், சிவத்துரோகம், குருத்துரோகமில்லாமை, குருவாக்கிய பரிபாலனம், கோபமில்லாமை, தன்னிடத்துள்ள குற்றத்தைத்தெரிதல், ஆசிரியரிடத்துள்ள குற்றத்தைத்தெரியாமை, ஆசிரியரிடத்து அன்புடைமை, செய்நன்றி யறிதல், தீயவரோடிணங்காமை, விவேகமுடமை என்பனவாம். (38)

(அ-கை) சிஷ்யர்களின் பேதம் பதிமூன்றென்று கூறுகின்ருர் மிஷ் 3 எஸ்க்கி கூதி சுயொ உர யடிர ஸ்ரீ உத் தஜா மலை

ടെ മ്ലൂന്നത്രുകപനത്രക്കായിച്ച ക്രിന്നധന്നിപ്പെഴുമും ബൗക്ക് ദ

ஸிப் தாதரை கூர் சுறி அ நாதா திருவக்காவகாவ நாத்தி

പെണുന്നു മിചാന്ധീനികി

ப\_ாை ஸ்ஃட்டைன். ஸ். ன். பி ரு ய

शिष्यास्सन्ति कित त्रयोदश यथा श्रीमन्मतङ्गागमे ते त्वथ्वालक पालकाविह निराधारिप्रमाद्यम्बुकाः।

नाम्ना च्यावकपावकावनुमती स्यात्तामसः क्षत्रभृत्

पौरेयश्च विचारधीरिति पुनः स्याद्रालवस्संख्यया ॥ ३९॥

(39) அத்வாலகன், பாலகன், நிராதாரி, பிரமாதி, அம்புகன், சியாவகன், பாவகன், அநுமதி, தாமசன், சத்திரபிருது, பௌரேயன், விசாரதி, காலவன் எனச் சிஷ்யர்கள் பதிமூன்று பிரிவின ஆவரென்று மதங்கபாரமேஸ்வர ஆகமத்திற்கூறப்பட்டிருக்கின்றது. (அ-கை) சிஷ்யளுகாதவன் இலக்கணமிதுவென்று கூறுகின்ருர். ஜாதரா வி முுலை ா உவி உடி நிக்கதபா அனாலி வி ஜராசூய கூ உர்மீ இ ப தீகூஷா சூப்பாலி ஊ நி நி த்று மூ தபுறு வெயாரா வே அமீறு மாவைத் ய சூ ப

जात्या विशुद्धोऽपि हीनकर्ता अनादिविद्याक्रयकर्मशीलः। दीक्षाक्रियायामिह निन्दितश्च धूर्तश्च घोरः खलधीश्च शास्त्रे॥

മുള്ക്കാരു പ്രത്യായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്

विवेकबुद्धचा रहितः प्रमत्तः दुर्गांसभक्षः परदारसक्तः ।
गुरौ च पित्रादिषु भक्तिहीनः न दीक्षणाहीं ह्यपि प्रवृत्तः ॥ ४१॥

(40, 41) சாதியினுலே பெரியவனுபிருந்தாலும், இழிந்த தொழிலே புடையவனுடிம், அன்னத்தையும் வித்தையையும் விற்கின்றவனுடிம், ஜனங்களினுலே நிந்திக்கப்பட்டவனுடிம், பிறர் மணவியை விரும்பு கிறவனுடிம், ஆசிரியர், தாய், தந்தை, மூத்தோர், சிவனடியார் ஆகிய இவர்களிடத்தில் பக்தி இல்லாதவனுடிம், மூர்க்களுடிம், கோரனுடிம், விவேகமில்லாதவனுடிம், குலப்பிரஷ்டனுடிம் புலாலுண்பவனுடிம் உள்ளவன் எப்பொழுதும் சிவதீக்ஷைக்குரியவனுகான். பொருளாசையால் இவனுக்குச் சிவதீக்ஷை செய்துவைப்பின், செய்துவைத்த குருவும், பேற்று கொண்ட சிஷ்யனும் ஆகிய இருவரும் நரகத்திற் கிடப்பார்களென்று காமிகமென்னும் ஆகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. (அ-கை) தீக்ஷைபெறுதற்குரியவர் இவரெனக்கூறுகின்குர்.

सत्पात्रं खलु विद्यया च तपसा द्वाभ्यां विशिष्टन्तु यत् तत्पात्रं परमं वदन्ति च तथा हेमाद्रिकल्पोदितम् । नित्यानित्यपदार्थं बोधसुखदा या सैव विद्या परा नित्याद्यन्वितसचरित्रमखिलं इलाघ्यं हि यत्तत्तपः ॥ ४२ ॥

(42) தீக்ஷைபெறுதற்குரிய சற்பாத்திரர் எவரெனில், வித்தை தபசு என்னும் இந்த இரண்டும் எவனிடத்தில் விளங்குகின்றனவோ, அவனே சற்பாத்திரனென்று பெரியோர்கள் கூறுகின்றனர். அவ்வாறே ஹேமாத்திரி கல்பத்திலும் சொல்லியிருக்கின்றது. அவற்றுள் வித்தை யாவது, நித்திய அநித்தியப்பொருள்களின் ஞானத்தை உண்டு பண்ணிச் சுகத்தைத்தரும் கல்வியாம். தபசாவது, நித்திய கர்மங்களோடு கூடி அனேவரும் அதிசயிக்கும் வண்ணம் ஒழுகும் நல்லொழுக்கமாம் என்க.

चन्द्रार्कग्रहणोदयादि च तथा त्वेऽत्र काम्यं विदुः ॥४३॥ (43) நித்தியம் என்றும், நித்தியாங்கமென்றும், நைமித்திகமென்றும், நைமித்திகாங்கம் என்றும், காமியம் என்றும், காமியாங்கம் என்றும், இவ்வாறு ஆறுவிதமென்றும், அஃதன்றியும் சிவராத்திரி விருத முதலிய விரதங்கள் நித்தியமாயும் காமியமாயும் இருக்கும் என்றும், சூரிய சந்திரகிணங்கள் முதலியன, நைமித்திகமாயும், காமிய மாயுமிருக்குமென்றும் சிவாகமங்களிற் கூறப்படுகின்றன. (43)

नित्यं कर्म शिवागमोक्तमुषसि स्वाचार्यशम्भुस्तुति प्रातस्नान शिवार्चनाहुतिजपध्यानं समाधिस्ततः । शम्भोस्सेवनमागमश्रवण तत्पारायणे मध्यतः सन्ध्या सातिथिभोजनं शिवकथा सायं च सन्ध्यार्चनम्॥ ४४॥

(44) சிவாகமத்திற் கூறப்படும் நித்யகர்மங்களாவன: விடிய ஐந்து நாழிகைமுன் எழுந்து குருவையும் சிவண்யும் தோத்திரம் செய்தல், மலவிசர்ச்சனம் செய்தல், ஆசமனஞ்செய்தல், பல்துலக்குதல், ஸ்நாநம் செய்தல், சந்தி செய்தல், சிவபூஜை பண்ணுதல், நித்தியாக்கினி கார்யம் செய்தல், பஞ்சாக்கர ஐபம் செய்தல், சிவத்தியானம் பண்ணுதல்,நிஷ்டை புரிதல், சிவாலய சேவை செய்தல், சிவாகம பாராயணஞ்செய்தல், செய்வித்தல், மத்தியானத்திற் செய்யவேண்டியமாத்தியான்னிகம் முதலியன செய்தல், பின்னர் அதிதி பூஜையுடன் போசனம் செய்தல், சாயங்காலம் வரை சிவ சரித்திரங்களேக் கேட்டல், சாயங்காலத்தில் சந்தியாவந்தனம் முதலியன செய்தல் ஆகிய இவையே யென்க. (44)

கு அயத்பூதூபுகர் வு அறாம் இதை திரி வை அடைப்பி வாடுப்பர்காக் ! எம்பத்சு ஜோ ு இசைர் அ குடிர்கு " நி இது கு கு அதி இடைபி தெ ஸுதி இதை நித்தியாழ்ஷ்ஷ் இவைவியைக் கு மிகிஷ்டிப்

(45) நித்தியகாமத்தில் குறைவந்தவிடத்து அதற்குப் பரிகாரமாகப் பிராயச்சித்தம் செய்தல், அஷ்டபந்தசலனம் வந்தவிடத்து மீண்டும் அஷ்டபந்தம் செய்தல், மார்கழி மாதத்தில் நெய் அபிஷேகம் முதலாகப் பண்னிரண்டு மாதத்திலும் அந்தந்த மாசத்திற்குரிய மாசபூஜை செய்தல், வருடப் பிராயச்சித்தமாகிய பவித்திரோத்ஸவம் செய்தல் ஆகிய இவை நித்தியாங்கம் என்றறிக.

(அ-கை) இன்னும் நித்தியாங்கத்தை விசேஷமாகக் கூறுகின்ருர்.

க∘ காழு எனர்கா∩் தா உூகராஸி ' சை உச்ரீமா சு6் \$ ஆ⊩குி

**ப**ூஜாஜா வவி *ய*ள வி **ம**ைஷ

ளரையாது வ வித்தை இரு வரு படிக்க ப

चातुर्मास्य चतुर्दशाष्टमतिथिद्धन्द्वानि पर्वद्वयं प्रातस्सङ्कमशंभुरात्रिषडशीत्याख्योपरागायनम् । अप्यर्धोदय पुण्यकालघटितान्येतानि शंभोर्महा-

पूजाजापविधौ विशेषफलदान्येवं वदन्त्यागमाः ॥ ४६ ॥

(46) ஆடி, ஆவணி, புரட்டாசி, ஐப்பசி ஆகிய இந்த நான்கு மாசங்களிலும், கிருஷ்ணபக்ஷத்து சதுர்த்தசி, சுக்கில பக்ஷத்து சதுர்த்தசி, அவ்விருபக்ஷங்களின் அட்டமி, அமாவாசை, பௌர்ணமி, விதீபாதம், பன்னிரண்டு மாஸப்பிறப்பு ஆகிய புண்யகாலங்களிலும், சிவராத்திரி, சடசீதியாகிய ஆனிமாதம், புரட்டாசி மாதம், மார்கழிமாதம், பங்குனி மாதம், என்னும் நான்கு மாதங்களிலும் சூரிய கிரகணம்

சந்திரகிரகணம், தெக்ஷிணுயனம் உத்தராயனம், அர்த்தோதயம், மகோதயம் ஆகிய இந்த புண்ணியகாலங்களிலும், மகாதேவரை விசேடமாகப் பூசித்தல் வேண்டும். விசேடமாகப் பஞ்சாக்ஷர ஜெபம் செய்யவேண்டும். இவ்வாறு சிவாகமங்களிற் கூறப்படுகின்றன. (46)

(அ-கை) நைமித்திகங்கள் இவையெனக் கூறுகின்றுர்.

(47) தீக்ஷைசெய்தல், பிரதிஷ்டை செய்தல், சூரியசந்திரகிரகணம், அர்த்தோயம், மகோதயம் புரட்டாசி மாதத்தில் எந்த வாரத்திலேனும் மகநக்ஷத்திரமும் திரயோதசியும் கூடிவருகின்ற கஜச்சாயை ஆகிய இவை முதலான புண்ணிய காலங்களில் ஸ்நானம் செய்தல், நைமித்திக கர்மங்களாகும்.

(அ-கை) நைமித்திகாங்கம் இவையெனக் கூறுகின்ருர் தீகூழா ம இதை இஷி மூரிய வ வடி ப உ இரா ப ய சுகா வ ப தி ஆரா ஐ இஹாய ப வ உ இரா ப ஹா நா ம ம உ சக்க கி இவி வ ப ஓர் நர வலிர க வார்களை வலிர ஓ உ வள் வை தா ச ம ம दी श्लाङ्ग मन्त्ये ष्टि रियंस िपण्डी युक्ता प्रतिष्ठाङ्ग मिहार्य पूजा ।

स्नानाङ्गमुक्तं किमपि प्रदानं स्यात्पारणं स्यादुपवासताङ्गम्॥ ४८॥

(48) நைமித்திகமாகிய தீக்ஷைக்கு சபீண்டிகரணத்துடனே அந்தி யிட்டிக் கிரியை அங்கமாகும் பிரதிஷ்டாக்கிரியைக்கு ஆசாரியதெக்ஷணே அங்கமாகும். புண்ணியகால ஸ்நானத்துக்குத் தன்னுல் இயன்ற அளவு தானமாகக்கொடுத்தல் அங்கமாகும். உபவாசத்திற்கு பாரண அங்கமாகும். இவ்வாறு நைமித்திகாங்கம் கண்டுகொள்க. (48)

(அ–கை) காமியம், காமியாங்கங்கள் இவை யெனக்கூறுகின்ருர்

காஜாநி கூதராணி உ நிதிகூதி நைதித் காநிரு நிகிக்கு நி ണടുനം നടപുളം മണത്ത മള്ജ ലൂപ്പായത്തുളി മളുക്കുന്നു പും

# काम्यानि कर्माणि च नित्यकर्म नैमित्तिकान्यानि च यरनि तानि। काम्याङ्गमप्यत्र तथाह तत्तदुद्यापनश्चेति तदुक्तरीत्या ॥ ४९॥

(49) முன் சொன்ன காமியங்கள் எவையெனில், நித்தியகர்மம், நைமித்திக்கர்மம் ஆகிய இரண்டிற்கும் வேருபுள்ள சோமவாரவிரதம், உமாமகேசுவரவிரதம், கேதாரவிரதம், கிருஷ்ணுஷ்டமிவிரதம், விநாயக சதுர்த்தி விரதம், கந்தசஷ்டி விரதம், பானுவார விரதம், துலாக்காவேரி ஸ்ஞனம், கங்கை முதல் சேது வரை உள்ள புண்ணியதீர்த்த ஸ்நானம் ஆகிய இவையணத்தும் காமியங்களென்றும், விரதங்களே அந்தந்தக் கற்பத்தில் சொல்லியவாறு விரதோத்தியாபனம் செய்தல் அந்த விரதத்துக்கு அங்கம் என்றும் இவ்வாறு சிவாகமங்களிற் கூறப்பட்டிருக்கின்றன.

(அ-கை) ஸ்நானம் எட்டுவிதமென்று கூறுகின்ருர்

வை/ாதைளாகவு வாழி புவழ

<u>ஒரை உ</u>%யல் ஐத்து ப<sub>ா</sub>த

ஸ்ரார்ம் வை கூடிக் மே மே மு ஸாம் உடியிலு இத்தாதி ரீவ் வர்மாக நாத்க கூரிய நிற்ற நிற்ற விற்ற விற

स्नानान्यष्टविधानि तत्प्रथमतस्स्याद्वारुणं भस्मजं मान्त्रं मानसदिव्यमारुतमथ स्याद्गौरवं पार्थिवम् । आहत्याष्टकमन्त्रयुक्तमुदकस्नानादिनित्यं चतुः-

स्नानं कापिलमेतदार्द्रवसनात्सर्वाङ्गसम्मार्जनम् ॥ ५०॥

(50) ஸ்நானம் எட்டுவிதமாகும். அவை வருமாறு, வாருண ஸ்நான மாகிய ஜலஸ்நானம், ஆக்கினேயஸ்நானமாகிய விபூதி ஸ்நாநம், மந்திர ஸ்நாநம், மானத ஸ்நாநம், என்னும் இந்த நான்கும் நித்ய ஸ்நானமாகும்.திவ்வியஸ்நானம், மாருதஸ்நானம், கௌரவ ஸ்நாநம், பார்த்திப ஸ்நானம் என்னும் இந்த நான்கும் நைமித்திக ஸ்நானமாகும். இவ்வாறு எட்டுவித ஸ்நான**மும்** கண்டுகொள்க. ஸ்நாநம் செய்யாதபொழுது ஈரவஸ்திரத்தால் சாவாங்கமும் துடைத்தல் கபில ஸ்நானமாகும். இவ்வரறு ஸ்நானபேதங்கள் பலவிதமாக சிவாகமங்களிலே கூறப்பட்டிருக்கின்றன. இவற்றுள் ஜலஸ்நானம் மந்திரத்தோடு கூடின தென்றும், மந்திரம் இல்லாததென்றும் இரண்டு விதமாகும். அவற்றுள் மந்திரத்தோடு கூடின ஸ்நானம் பிராமணரும் சிவதீகைஷயுடையாரும் செய்யலாம். மந்திரமில்லாத ஸ்நானம் சிவதீகைஷயில்லாதவர் செய்யலாம். ஆக்கிநேய ஸ்நானமாவது, விபூதியினுலே சிரசு முதல் சாவாங்கமும் உத்தூளனம் செய்தல். அந்த ஸ்நாநம் விருத்தருக்குரியது. அந்த ஆக்கிநேயஸ்நானமும் மந்திரத்தோடு கூடினதென்றும், மந்திரமில்லாததென்றும் இரண்டு விதம். மந்திர ஸ்நாநமாவது, மந்திரத்திஞல் ஸ்நாநபாவனே செய்தல், மானத ஸ்நாநமாவது, குருவின் உபதேசப்படி மனத்தால் நன்ருக ஸ்நான பாவீன செய்தல், திவ்ய ஸ்நானமாவது, சிறிது வெயிலோடு கூடிய மழையில் கிழக்கு முகமாய் நின்று, ஈசான மந்திரத்தையாவது, தத்புருஷ உச்சரித்துக்கொண்டு கிழக்கு நோக்கி ஏழடி மந்தித்தையாவது நடத்தல். இது மாகேந்திர ஸ்நாநம் எனவும் பெயர் பெறும். மாருத ஸ்நாநமாவது பசுக்கள் கூட்டமாக வரும்பொழுது அந்த பசுக்களுடைய குளப்படியிலுள்ள தூள்கள் காற்றினுல் சர்வாங்கமும் தோயும்படி பார்த்துக்கொண்டு ஏழு அடி எதிர்நோக்கி நடத்தல், இதற்கு வாயு ஸ்நாநம் என்றும் பெயருண்டு. பார்த்திப ஸ்நாநமாவது, மகத்தான சிவத்தலங்களிலே திருமண்ணுடுதல், மகாநதிகளிலேயுள்ள திருமண்ண எடுத்து தான் இருக்கும் இடத்தில் வைத்துக் கொண்டு தான் வேண்டிய போது ஜலத்திலே கரைத்து சிரசிலே புரோக்ஷித்துக் கொள்ளுதல், அல்லது விபூதி தாரணம்போல் திரிபுண்டரமாகத் தரித்துக் கொண்டு அதன்மேல் விபூதியைத்தரித்தல், இவ்வாறு பார்த்திப ஸ்நாநம் பலவகைப்படும். கௌரவ ஸ்நாநமாவது, தனது ஆசிரியனுடைய இரண்டு திருவடிகளிலும் சந்தனத்தைப்பூசிக் கழுவியாவது, அல்லது தண்ணீரால் கழுவியாவது அந்த ஜலத்தினுலே, சிரசு முதல், சாவாங்கமும் ஸ்நாநம் செய்தல், அல்லது சிரசிலே தரித்துக்கொண்டு உட்கொள்ளுதல். இந்தக் கௌரவ ஸ்நாநம் ஏனேய ஸ்நானங்களிலும் மிக விசேஷமாகும். இவ்வாறு எட்டுவித ஸ்நாநங்களின் முறைமை கண்டுகொள்க மகாதேவருடைய அபிஷேக நிர்மால்யத்தை ஒரு குடத்தில் ஏந்தி வந்து அந்தச் சிவதீர்த்தத்திளுல் சர்வாங்கமும் ஸ்நானம் செய்தல் சிவநிர்மால்ய ஸ்நானமாகும். இந்த ஸ்நாநம் குட்டநோய் முதலான பெருநோய்களேயும், பூதப்பிரேத, பிசாசு, பிர்ம்ம, ராக்ஷசர்களேயும் போக்கும். பிள்ளே இல்லாதவர் நார்ப்பத்து ஐந்து நாள் இந்த ஸ்நாநம் செய்யின்,

பிள்ளேப்பேறு உண்டாகும். முன்சொன்ன எட்டு ஸ்நானங்களுடன் கபிலஸ்நானமும், சிவநிர்மால்ய ஸ்நாநமும் கூட ஸ்நாநம் பத்துவிதம் என்று அறிந்துகொள்க. (50)

(அ–கை) சமய தீகைஷ், விசேடதீகைஷ், நிர்வாண தீகைஷ் ஆசார்யாபிஷேகம் உடையவாக்குரிய செயல்களேக் கூறுகின்றுர்.

## दास्यं चरित्रं समयीप्रकुर्यात् पुत्रस्तु पूजादि च योगकर्म । तचापि साध्यानि च साधकोऽयं सर्वं चरित्रं गुरुणा विधेयम् ॥ ५१॥

(51) தடாகம் அமைத்தல், கிணறு தோண்டல், சோலே அமைத்தல், உத்தியானவனம் அமைத்தல், தண்ணீர்ப்பந்தல் அமைத்தல், பூக்கொய்தல் மாலேகட்டுதல், திருக்கோவில் அலகிடுதல், மெழுகுதல் முதலிய சரியாபாதமான சிவபுண்ணியச் செயல்களுக்கு சமய தீகை அயினே உடையார் உரியராவர். போக மோக்ஷங்களேத்தருகின்ற சிவபூஜைக்கும், ஆருதார தரிசனமாகிய யோகத்திற்கும், சக மார்க்கத்தோடு புத்திர Fr. 19.11 மார்க்கமாகிய னுட்டானம் அணத்திற்கும் விசேட தீக்ஷையின்யுடைய புத்திரனென்பவர் உரியராவா். இந்தக்கிரியாபாதம், யோகபாதங்களோடு தம்மிஷ்டத்தைப் பூர்த்தி செய்யும் காமிய கர்மங்கன**ீனத்**திற்கும், அத்துவ சுத்தி சகிதமான நிா்வாண தீகைஷயிீனயுடைய சாதகாபிஷேகமுடையாா் உரியராவா். இந்த மூன்று பாதங்களோடு கூடிய ஞானமாா்க்கம் அனேத்திற்கும், ஞான நிா்வாண தீகைஷயினேயுடைய மகாபிஷேக சம்பன்னுன ஆசிரியா் உரியவராவா். இவா் இவ்வீனத்தையும் செய்யவும் செய்விக்கவும் அதிகாரமுடையவர். இவ்வாறு சரியை முதலிய நான்கிற்கும் உரியார் செயலேக்கண்டு கொள்க (51)

(அ-கை) திருநீறு தரிக்கவேண்டிய தானங்களக் கூறுகின்றுர்.

ஃபு உள்ள ஒவ் குரிய குர

#### मूर्धा तथालीकमुरश्च नाभि जानुद्वयं दोर्द्वयषट्स्थलानि। कण्ठश्च पार्श्वत्रिकसन्धिरेव द्वेधाष्टरक्षाभरणस्थलानि॥ ५२॥

52. திருநீறு தரிக்கத்தகும் தானம் பதிஞருகும். அவையாவன உச்சி, நெற்றி, மார்பு, தொப்புள், முழங்காலிரண்டு, புயம் இரண்டு, முழங்கை இரண்டு, மணிக்கட்டு இரண்டு, கழுத்து, விலாப்பக்கம் இரண்டு, முதுகுக் கீழ்நடு ஒன்றுமாம். இவ்வாறு காமிகாகமத்திலும், சிந்திய விசுவம் என்னும் ஆகமத்திலும் கூறப்பட்டிருக்கின்றன. (52)

(அ–கை) இன்னின்ன இடத்தில் திருநீறு தரித்தலிஞல் இன்னின்ன பாவங்கள் நீங்கும் என்று கூறுகின்ளுர்.

> ன்பல் பட்டும் னைய்வர்ச்ச் மசு ம வுல் பங்கு ந்திர்ச்ச் ர வுலத் வ வுடும் னைய்வருது ளகு வுலத் வ வுடுக்கிர்ச்ச் ர வுலத் வ வுடுக்கிர்ச்ச் ர வுலத் வ விடியது இதிச்சள் வுலத் வகையாடு இதிச்சிர் விலத் விடியிர்கள் விலத் விலக்கள் விலத் விலக்கிர்கள் விலத் விலக்கிர்கள் விலத் விலக்கிர்கள் விலத் விலக்கிர்கள் விலத் விலக்கிர்கள் விலத் விலக்கிர்கள் விலக்கிர்கள் விலத் விலக்கிர்கள் விலக்கிரகள் விலக்கிகிகள் விலக்கிகள் விகிக்கிகள் விக்கிகள் வ

रिषे भरमधृतं गलोपिर कृतं पापन्तु फाले गले भक्ष्याघं भुजयोश्च तत्कृतमघं चित्ते च चित्तार्जितम् । नाभौ शिश्नकृतं तथा गुदकृतं पृष्ठे पदाजानुनोः पार्श्वेऽन्यापरिरम्भणाघमिति यत् स्कान्दे पुराणे स्मृतम् ॥ ५३ ॥

53. முன்சொன்ன பதினுறு தானங்களிலும் திருநீறு தரித்தலால் சகல பாவங்களும் நீங்கும். அஃதெவ்வாறெனில், உச்சியிற்றரித்தலால் கண்டத்திற்கு மேற்செய்த பாவம் நீங்கும், நெற்றியிற்றரித்தலால், பிரமாவினுல் எழுதப்பட்ட கெட்ட எழுத்துக்களின் தோஷம் நீங்கும். கண்டத்திற்றறித்தலால் விலக்கப்பட்ட உணவை உண்ட குற்றம் நீங்கும். மார்பிலே தரித்தலால் மனத்தாற்செய்த குற்றம் நீங்கும். நாபியிற்றரித்தலால் ஆண்குறியினுற் செய்த விஷய தோஷம் நீங்கும். முழுங்கால்களிற்றரித்தலால் கால்களாற்செய்த பாவம் நீங்கும். முதுகுக்கீழ்

உள்ள முச்சந்திற்றரித்தால், குதத்தினுற்செய்த பாவம் நீங்கும். புயங்களிற்றரித்தலால் அந்நிய மகளிரை ஆலிங்கனஞ் செய்த பாவம் நீங்கும். இவ்வாறு கந்த புராணத்தில் கூறப்பட்டிருக்கின்றது.

(அ-கை) திருநீறு தரித்தலினுல் உண்டாகும் பரலோக பல**ீனக் கூ**றுகின்ளுர்

> ் **த்**சிய<sup>இ</sup>டை சிரு வரிக்கும். இது நிரியில் அறிக**் நிக**் முழிக்கும்.

ബാഞ്ച്രു ചെന്നുളികും I ബാഞ്ച്രുകം മരെ തിളനൗളിം

மைறு வைதிய உுக்க வைத்திக்க மிருக்கில் விருக்க விருக்க விருக்க விருக்க விருக்கில் விருக

मूर्धिस्थं भिसतं धृतं शिक्तलां दद्याञ्चलाटे दृशं पत्नीं पार्श्वधृतं गले सितरुचिं बाह्वोः परश्वादिकम् । अन्यत्स्थानधृतन्तु भस्म वृषभं चर्मांबरं राजतं शैलञ्जेति यदुक्तमेतदिखलं स्याद्धहाकैवर्तके ॥५४॥

54. திருநீற்றை அந்தந்தத் தானங்களுக்குரிய மந்திரங்களோடு உச்சியிற்றரித்தால் ஒரு சந்திரகஃயடிண்டாகும். நெற்றியிற்றரித்தால் ஒரு சந்திரகஃயடிண்டாகும். நெற்றியிற்றரித்தால் நேத்திரமுண்டாகும். கண்டத்திற்றரித்தால் ஒரு அடையாளமுண்டாகும். மார்பிற்றரித்தால் சர்வஞ்ஞத்துவம் உண்டாகும். புயங்களிற்றரித்தால் திவ்ய மகளிரைப் பெறுவர். கைகளிற்றரித்தால் மான், மழு முதலிய திவ்ய ஆயுதங்களுண்டாகும். தொப்புள், முச்சந்திகளிலே தரித்தால் ரிஷபவாகனம் தோலாடை கைலாச வாசம் ஆகிய இவை யுண்டாகும். இவ்வாறு பிரம்ம கைவர்த்தம் என்னும் புராணத்தில் கூறப்பட் டிருக்கின்றது.

(அ–கை) திருநீற்றைத்தரித்தலிஞல் உண்டாகும் பலணே இன்னும் கூறுகின்ளுர்.

ബായെ പ്പ്യാതന്മം രഹനില ജുപൂപ്പളി നങ ഉള്ഗ്യൂക്കുന്നിലെ തുകളിപുടയി ഉത്തോം

ஹாஶ்ரி வாஹோயிகா ! கெய ுமாஜ்த் கீணாநி உ கூடி வைதோலி திவிரு மநா நாதை மிவி காஜின் நு வியு தா ஜிவு வைற்ற இரை இக்கு ॥ இஇ ॥ दद्यान्मूर्धिन धृता विभूतिरमला हैमं किरीटादि यत् फाले पद्दविवर्धनं गळधृता हारादिबाह्वोर्धृता । केयूराङ्गदकङ्कणानि च कटीसूत्रादि दिव्याङ्गना नाभ्यादौ शिबिकादिजानुविधृता दिव्याङ्गिभूषादिकम् ॥ ५५ ॥

55. எவனுருவன், சிரசு முதலிய பதினுறு தானங்களில் திருநீற்றைத் தரிக்கின்ருஞே, அவனுக்கு அதனுலுண்டாகும் பலனேக் கூறுமிடத்து, நிர்மலமான விபூதியை சிரசிலே தரித்தால் கிரீடமகுடாதிகளேத் தரும். நெற்றியிற்றரித்தால் பட்டவர்த்தனராகச் செய்யும். கழுத்து, மார்பு, புயம், கைமுச்சந்தி இவற்றிற்றரித்தால் முத்துமாக, பொன்மாக முதலிய திவ்ய ஆபரணங்களுண்டாகும். அஃதன்றியும், பட்டுவஸ்திரம், திவ்ய மகளிர், திவ்ய அரைஞாண், பஞ்சாலங்காரத்தோடு கூடிய திவ்ய மகளிர்கள், திவ்ய போகங்கள் உண்டாகும், கைகளிற்றறித்தால், தோள்வளே முதலான நல்ல திவ்ய ஆபரணங்களுண்டாகும். முழங்கால்களிற்றிரித்தால், இரதம், யானே, குதிரை, சிவிகை முதலான திவ்ய வாகனங்களுண்டாகும். அஃதன்றியும், நூபுர முதலிய திவ்ய பாதாபரணமுமுண்டாகும். திருநீறு தரித்தலால் இவ்வாறு இன்னும் அனேக பலன்கள் உண்டாகுமாதலின், விபூதிதாரணம் இம்மையில் மகா போகங்களேயும், மறுமையில் மோக்ஷத் தையும் கொடுக்கும் என்று அறிக. (55)

(அ– கை) விபூதியின் அதிஷ்டான தேவரைத் தியானிக்கும் முறை கூறுகிருர்.

> நவது ரூவுக்கி கேசுட்டாறவு கூகி பகுகி வுகை அத்தை முக்கி தின்ன வாக்கி வடாதை நிக்கி நின்ன குகி நின்ன குகி இத்தி குகி நின்ன குகி பகுகி இத்தி கூகி நின்ன குகி பகுகி பகுகி பகுகி ப

त्रिवक्त्रमुग्रं त्रिकरं त्रिपादं वराभयालंबकरं सनृत्तम्। विभूतिदेवं शुचिभूत्रवाक्षं नमामि सिद्धचै म्कुटागमोक्तम् ॥ ५६॥

(56) விபூதிதேவரைத் தியானிக்கும் முறை எவ்வாறெனில் மூன்று திருமுகமும், ஒன்பது கண்ணும், மூன்று கையும், மூன்று காலும், வரமும், அப்பமும், திருநடனகோலமும், சிவந்த திருமேனியும், உக்கிர வேடமும், விபூதி உத்தூளனமும் உடையவராகத் தியானம் பண்ணுபவன் இஷ்டசித்தியைப் பெறுவானென்று மகுடாகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றதென்க. (56)

(57) கருநிற விபூதியைத் தரித்தால் நோயுண்டாகும். செந்நிற விபூதியைத் தரித்தால் கீர்த்தியைப் போக்கும். பொன்னிற விபூதியைத் தரித்தால் ஐஸ்வாயத்தை நீக்கும். வெண்ணிறவிபூதியைத் தரித்தால் போகமோக்ஷம் இரண்டும் உண்டாம். இவ்வாறு காமிகத்தில் சொல்லபட்டிருக்கின்றதென்க.

(அ- கை) உருத்திராக்கம் தரிக்கும் முறையைக் கூறுகின்றுர் ரு ஆாகூஷ்ஸை, து பாருண மிவஐத கையகு மிவாயா வரு

സൂ ഇന് ലെക്കു ജി ചെ ഉംഗ്നം ക്രി അവലെ പ്ര

ചെന്ഥ ചെയ്്ം നയെട്≀

அாதி−ு மூ≥ு ஐயொரு ஹஸ்யு *உ* தெயாகூ⊥்ஸ் வெ‰் ததொ

து தி டெய்கானு ஷார் கு ர

रुद्राक्षस्य तु धारणं शिवमतं त्वेकं शिखायां परं शीर्षे पंक्तिचतुष्टयं श्रवणयोः द्वेधा च षट्कं गळे। द्वात्रिंशद्भुजयोश्च हस्तयुगळे द्वेधार्कसङ्घचा ततो वक्षस्यष्टशतं सहस्रमयुतं तद्विन्छरोमालिका ॥ ५८ ॥ (58) உருத்திராக்கம் தரிக்கும் முறை வருமாறு:- -சிகையிலே ஒரு உருத்திராக்ஷமும், சிரசில் நாற்பது உருத்திராக்ஷமும், காதுகளிலே ஒவ்வொன்றில் ஆறு உருத்திராக்ஷமும், கழுத்தில் முப்பத்திரண்டு உருத்திராக்ஷமும், தோள்களில் ஒவ்வொன்றில் பதினுறு உருத்திராக்ஷமும், மார்பில் நூற்றெட்டு ஆயிரத்தெட்டு, பதினுயிரத்தெட்டு உருத்திராக்ஷமும், அவ்வாறே சிரமாலேயும் தரிக்க வேண்டுமென்று சிவாகமங்களிற் கூறப்பட்டிருக்கின்றன. (58)

(அ-கை) உருத்திராக்ஷம் தரித்தலால் உண்டாகும் புண்ணியத்தைக் கூறுகின்றுர்.

> ബാളെ മം ഫെല്ലായും മയുന്നു അത്രി പര്ഴ പ പോയുള്ളം ജെന്റ് ട്രാസമ്പറ്റി പായുഗ് ദ ബാഞ്ച് പായും മയും തുരു പര്ഴ പ

धृते तु रुद्राक्षमणौ शिरस्त्रे पुण्यं तु कोटिर्दशकोटिपुण्यम् । कर्णे तु कण्ठे तु सहस्रकोटि बाह्वोरनन्तं मणिबन्ध एवम्॥५९॥

(59) உருத்திராக்கத்தைச் சிரசிற்றரித்தால் கோடி புண்ணியம் . காதுகளிற்றரித்தால் பத்துகோடி புண்ணியம். கழுத்திற்றரித்தால் நூறு கோடி புண்ணியம். மாற்பிற்றரித்தால் ஆயிரம் கோடி புண்ணியம். தோள்களிற்றரித்தால் பதினுயிரம் கோடி புண்ணியம். மணிக் கட்டிற்றரித்தால் அனந்தகோடி புண்ணியம். இவ்வாறு சிவாகமங்களிற் கூறப்பட்டிருக்கின்றன. இதற்கு ஸ்ம்ருதி பிரமாணம்.

இவாக வுண்டு வுவாமணா ய

### लक्षकोटिसहस्राणि लक्षकोटिशतानि च। जपात्पुण्यानि लभ्यन्ते नात्र कार्या विचारणा ॥

இதன் பொருள்:- உருத்திராக்ஷத்தைப் பார்த்தால் லக்ஷம் புண்ணியம் என்பதும், தீண்டினமாத்திரத்தால் கோடி புண்ணியமென்பதும், தரித்தால் நூறுகோடி புண்ணியமென்பதும் உருத்திராக்ஷத் துடன் ஜபம் செய்தால் நூறுலக்ஷம் கோடி அல்லது ஆயிரம் லக்ஷம் கோடி புண்ணியம் என்பதும் இதில் சந்தேஹமில்ஃல் பென்பதுமாம்

ஜபமாலேக்கும் அம்மாலேயை ஜபிக்கும்பொழுது விரல்களில் வைத்துதள்ளும் முறைக்கும் ஆகப்பிரமாணம் வருமாறு :

पञ्चविंशेन मोक्षार्थी सप्तविंशेन पौष्टिकः । त्रिंशत्केन धनार्थी स्यात् पञ्चदश्या च कर्षणे ॥

स॰ फ्रन्थिक के शास्त्रार्धी कक्ष्मा प्रकार क्या कि । क्ष्मा प्रकार क्या कि ॥ काश्रीका प्रकार क्या शत्रुनाशनम् । सध्यमा श्रीकरी प्रोक्ताऽनामिकायां तु पौष्टिकम् ॥

இவற்றின் பொருள்: - மோக்ஷத்தை விரும்புகின்றவன் இருபத்தைந்து உருத்திராக்கமணிகள் அடங்கிய மாலேகளுடனும், திடத்தை விரும்புகின்றவன். இருபத்தேழு மணிகள் அடங்கிய மாலேகளுடனும், தனத்தை விரும்புகின்றவன் முப்பது அல்லது பதிணேந்து மணிகளடங்கிய மாலேகளுடனும் ஐபம் செய்ய வேண்டும்

மாலையைக் கட்டை விரலால் தள்ளினுல் மோக்ஷமும், சுட்டு விரலால் தள்ளினுல் சத்துருநாசமும், நடுவிரலால் தள்ளினுல் ஸம்பத்தும், கடை விரலாலும் அதற்கெடுக்தத அணிவிரலாலும் தள்ளினுல் திடமும் சித்திக்குமென்பதாம். (59)

தீகைஷ்காஹி அ யஸ்\ தஸ்\ விஹிதா வு.ரதொ உயவா உய்\த் வைவை இத்தை இத்தை

(60) சமய தீகைஷ்புடைய சம்யியானவன் தியான பீஜாக்ஷரங் களில்லாமல் பதிஞெரு சம்மிதா மந்திரங்களாலும் பிராதக்காலமாவது, மத்தியான காலமாவது ஒருகாலம் அனுஷ்டானஞ் செய்யவேண்டும். மற்றக்காலங்களில் மந்திரமில்லாமல் விபூதியை நீரோடுசேர்த்துத் தரித்தல் வேண்டும். சமயம், விசேடம் என்னும் இரண்டு தீக்ஷையுடைய புத்திரணைவன், தியான பீஜாக்ஷரங்களுடனே நீரில்லாமல் விபூதியை தரிக்கும்போதெல்லாம் சிவமந்திரத்தால் தரிக்க வேண்டும். இவ்வாறு தரிப்பத்துடன் கால மாலகளாகிய இரண்டு காலங்களிலும் விபூதியைத் தரித்து அநுஷ்டானமும் செய்ய வேண்டும், சமயம், விசேடம், நிருவாணம் என்னும் மூன்று தீக்ஷையினேயுடைய சாதகனும், அம்மூன்றனேடு அபிஷேகத்தையுமுடைய ஆசிரியரும் கால உச்சி, மால், பாதியிரவு ஆகிய இந்த நான்கு காலங்களிலும் அநுஷ்டானங்கள் செய்யவேண்டும்.

(அ-கை) சைவாநுஷ்டானத்தின் முறையைக் கூறுகின்றூர்.

ളിയറ്റി ജുള്ളി പ്രാജ്യത്തു കൂട്ടു വ ഉത്തു വുത്തു വുത്തു പുത്തു വുത്തു വുത്തു വുത്തു വുത്തു വുത്തു വുത്തു വുത്തു

ஸா நன்நா கூவ ஹு து ரா ஹிவ தா ந வீ நகூறி ததா ஹி நா

வு தா ்வா அஇந்த வி ஹு தி வி ஹி த ஹாந் தயா இர்ந்மை இ ய கூக ய ந प्रातस्रनानमवश्यमेतदुवितैः कर्तव्यमीशार्चना-द्यक्तैस्तैर्निजमन्दिरात् बहिरथो निर्वृत्य बाह्यादिकम् । स्नानश्चोक्तवदुत्तराभिमुखतासीनत्वमित्यादिना पूतांब्वाचमनं विभूतिविहितस्नानं तथा मानसम् ॥६१॥ एक्क्याध्याणक्ष्णशान्यश्च क्राण्याव्यक्तक्रेगाञ्चणाः श्वकाष्ट्रणक्ष्य, क्या

தையொவராதாசு உடம் வராஸ்ராதிஸ் பிருந்தி 8 1 தத்து பக்கிய வில்கைய வராஸ்ராதி வர்கள் வராகி வராகி வர்கள் வராகி வராகிகி வராகி வராகிகி வராகிகி வராகிகி வராகிகி வராகிகி வராகிகி வராகிகி வராகிகி வராக

ബക്ത് ഇന്നു ബെയ്യം വെയ്യുന്നു വ

रक्षाधारणमाचमः करवपुर्न्यासो महामुद्रिका प्राणायामसुधाभिपूरणवुगं बीह्मचादिसन्ध्या स्मृतिः । तत्पश्चादमृताभिषेककरणं स्यान्मार्जनाघाहति भूयोऽप्याचमनं पुनश्च सकलीभावोंबुसंवेष्टनम् ॥ ६२॥

மாயதீ, ஐவ வி கை ந ்க உ வி த ்

ബെളുപോയാം കൃത്വനം പെസുന്നം ശിഖഊതിമപോയാജപൊണ

go साही ഞജപോത്തു ।

காய் அது உற்ற வுறையாக வியிநா

പ്രത്യാം വരം ക്രമ്പുത്തം

ததீடிபாஹானாலி மு. குர

இவாநுஹாந்வெல் முன்னி பிகூ

गायत्रीजपचिन्तनं तदुचितं सन्तर्पणं तज्जपो-पस्थानं शिवमूलतर्पणजपौ मन्त्रादिसन्तर्पणम् । कार्यश्चाचमनं पुरोक्तविधिना प्राण्यक्रमन्त्रार्पणम्

तत्तीर्थाहरणादिशङ्करजपानुष्ठानमेवं शुभम् ॥६३॥

(61-62-63.) விசேடசைவரானவர் சிவாகமங்களில் விதிக்கப்பட்ட முறைப்படி செய்ய வேண்டும். அநுட்டான முறை வருமாறு :- விதிப்படி மல நிவர்த்தி செய்துகொண்டு, நீராடி ஆடைதரித்துக் கொண்டு நீருக்குப்பக்கத்தில் வடக்கு முகமாகவேனும் கிழக்கு முகமாகவேனும் இருந்துகொண்டு சுத்தமான நீரினுல் மந்திரத்தோடுகூட ஆசமனஞ் செய்தல், விபூதிஸ்னுனம், மானதஸ்னுனம் செய்தல், அந்தந்த தானங்களில் விபூதி தரித்தல், இரக்ஷை தரித்தல், ஆசமனஞ்செய்தல், கரநியாசம் அங்கநியாசம் செய்தல், மகாமுத்திரை செய்தல், பிராணுயாமஞ்செய்தல், சிவதீர்த்தமாக்கல், பிராமீ முதலிய சந்திகளின் தியானம், அமிர்தாபிடேகம், அங்கமார்ச்சனம், அகமர்ஷணம், மீள ஆசமனம், சகளீகரணம், ஜலத்தாற் சுற்றுதல், காயத்திரி ஜபம், அதற்கு உசிதமான சந்தாப்பணம், சிவகாயத்திரி யென்னும் பத்தெழுத்து மந்திரஜபத்தின் உபஸ்தானம், சிவமூலதாப்பணம், சிவமூலஜபம், ஈசானமுதல் சந்தியோஜாதமீருன மந்திர தாப்பணம், ஆசமனம், கரநியாயசம், அந்தத்தீர்த்தத்தின் உபசம்ஹாரம், உத்தாபனம், திக்குபந்தனம், சிவ சூரியோபஸ்தானம், சிவமந்திர ஜபம், குருவந்தனம் என்பன முறையே செய்தல். இவ்வாறு சைவ சந்தியாநுட்டான முறை சிவாகமங்களில் சொல்லியிருக்கின்றதென்றறிக. (61, 62, 63)

(அ–கை) பிராமீ முதலிய நான்கு சந்திகளின் தியானம், தேவதாத்தியானம் என்னும் இவற்றை நான்கு சுலோகங்களாற் கூறுகிருர்

നുണം നുക്കു ചെയ്യായുട്ടും ചെയ്യും ചെയ്യായും പുരുത്താം പുരുത്താം പുരുത്താം പുരുത്താം പുരുത്താം പുരുത്താം പുരുത്ത

ध्यायेचित्तगृहे प्रभातसमये ब्राह्मी चतुर्दोर्मुखां रक्तां रक्तिभूषणां शुकजटामौळिं मराळाब्जगाम् । सव्ये सुकजपमालिकेऽथ करकं दण्डं वहन्तीं क्रमात् बालां यज्ञगुणान्वितां वसुदृशं शैवक्रियासाक्षिणीम् ॥ ६४॥ <sup>இய</sup>ு என்ற து மாமிவு, ஹால வி நய நால வர கா ந நால வெலுவீல

ന്മം ഇത്തു കാട്ട് അന്നു വിത്രം അത്രം അവരു പുരു വിത്രം പുരു വിത്രം വിത്ര

ഇാരികൊടു ചടും എിച്<sub>8</sub> കും ഉനക |

ஹாராஜ்ரா நவயௌவநா மருல

வஜாஸூர் வ நீசாறிகா

ூைஷா் ஹாவய விநு்தொ

அமைதிகாகையுவத் வாஜன் இயக்கு ய मध्याहे तु शशिप्रभां द्विनयनामेकाननां वैष्णवीं

शङ्खं चक्रगदाभयानि दधतीं हस्तैश्चतुर्भिः क्रमात् । हाराढ्यां नवयौवनां गरुडपद्मास्थां वनीमालिका

भूषां भावय बिन्दुतो द्विशतिकाकोटिप्रभामण्डलाम् ॥ ६५ ॥

வாயானை கூடிறா வரஷாவவலதி வாயானை கூறிலாக வர்கள் கூறிலாக வர்கள் கூறில் கூற

அந்ராறிம் அத்தவை கூற் வையமால்

ஷின்ற திறைத்2வனமாக 1

ഖനളെ നക്കു∖മാലെ കിൃനൗ⊚ബപികെ യേഖെു ഖമ്മക്ം കുറ്റൊ

ധുനലെളെക്കൗബുദ്നുന

விி த முனை வை தால் இ மழா த முழி பிக்கிப

सायाह्ने कपिलां वृषाञ्जवसितं रौद्री मनाक् श्यामलां चन्द्रार्धाङ्कितमस्तकां त्रिणयनां किश्चिचलद्यौवनाम् । वामे शक्तचभये त्रिशूलघटिके सव्ये वहन्तीं करैः ध्यायेदेकमुखांबुजां सितगुणोपेतां जगन्मातरम् ॥ ६६ ॥

ക്പാഗ്രാം ചുളുളുട്ടി ഇവലെയ്ക്കും വുഴുവു പുള്ളം ആളം മിക്കുമ്പേക്കിലുന്നും പുള്ളം അളം മുള്ള അവലെയ്ക്കും വുഴുവു

#### अप्यर्धरात्रे बिसतन्तुतन्वीं साक्षात्परां तत्र निरास्पदस्थाम् । शक्तिं सतीं निष्कलकान्तिपूरां सन्ध्यां चतुर्थीमिति भावयेत्ताम् ॥ ६७॥

(64-65-66-67) பிராதக்காலத்துக்குச் சந்தியா தேவதை பிராமீ என்றும், மத்தியான காலத்துக்குச் சந்தியா தேவதை வைஷ்ணவீ என்றும், சாயங்காலத்துக்குச் சந்தியா தேவதை ரொத்திரி என்றும் பாதிராத்திரிக்குச் சந்தியா தேவதை நிஷ்களரூபி என்றும், இவ்வாறு நான்கு தேவதைகளின் பெயரும் அறிந்துகொள்க, அவற்றுள், பிராமி தேவதையின் தியானம் வருமாறு:- நான்கு திருமுகமண்டலமும், நான்கு திருக்கரங்களும் உடையதாகவும், வலது பக்கத்தில் சுருக்கும், அக்ஷமாஃயும், இடது பக்கத்தில் தண்டு கமண்டலங்களும், தரித் திருப்பதாகவும், சிவந்த திருமேனியை யுடையதாகவும், சிவந்த பரிவட்டமும், சிவந்த திருவாபரணமும், சிவந்த மாஃயுந்தரித்திருப்பதாகவும், எட்டு கண்களுடையதாவும், யக்ஞோபவீதம் தரித்திருப்பதாகவும், எட்டு கண்களுடையதாவும், யக்ஞோபவீதம் தரித்துக்கொண்டு ஒரு கோடி போசணே பிரபையுடனே அன்னத்தின் பேரில் பத்மாலனத்தில் பால வயதுடன் எழுந்தருளியிருப்பதாகவும், சைவசம்பந்தமான கிரியைகளுக்கு சாக்ஷியூதையாகவும், தியானம் செய்க.

இனி வைஷ்ணவீ தியானம் வருமாறு:- ஒரு திருமுக மண்டலமும், நான்கு திருக்கரங்களும் உடையதாகவும், வலது பக்கத்தில் சங்கமும் அபயமும் இடது பக்கத்தில் சக்கரமும், தடியும் தரித்திருப்பதாகவும், வெள்ளே நிறமுடையதாகவும், வெள்ளேப் பரிவட்டமும், வெள்ளே முத்து மாஃயும், வெள்ளே மாஃயும் ,யக்ஞோபவீதமும் தரித்திருப்பதாகவும், இரு திருநயனமுடையதாகவும், யெளவன வயதுடையதாகவும், கருடன்மீது பத்மாசனமாக இருநூறுகோடி யோசண பிரபையுடனே எழுந்தருளி யிருப்பதாகவும், வநமாஃயை ஆபரணமாகவுடையதாகவும், புருவமத்தியத்தில் தியானஞ் செய்க, இது மத்தியானகால சந்தியாத்தியானமாகும்.

இனி, ரௌத்திரீ தியானம் வருமாறு:- ஒரு திருமுகமண்டலமும், மூன்று திருக்கண்களும், நான்கு திருக்கரங்களும், உடையதாகவும், வலது பக்கத்தில் அக்ஷமாஃபும், திரிசூலமும், இடது பக்கத்தில் வேலும் அபயமும் தரித்திருப்பதாகவும், சிறிது பசுமையான திருமேனியும், சாயங்காலத்தில் பொன்மை வண்ணமும் சிறிது குறைந்த யௌவனமும் உடையதாகவும், பச்சைப்பரிவட்டமும், மரகத ஆபரணங்களும் யக்ஞோபவீதமும், இளம்பிறையும், கமண்டலமும், மகுடமும், தரித்துக்கொண்டு இடபத்தின்மீது பத்மாசனமாக மூன்று கோடி யோசணே பிரபையுடன் எழுந்தருளியிருப்பதாகவும் பிரமரந்திரத்தில் தியானஞ்செய்க. இது சாயங்கால சந்தியாத் தியானம். நான்காங்காலத்துச் சந்தியாத்தியானம் வருமாறு :- தாமரை நூல ஒத்து எங்கும் நிறைந்து பரிபூரணமாயிருக்கின்ற நிஷ்கள காந்தியையுடைய வடிவாகத் தியானம் பண்ணுக. இது நான்காவது நிஷ்கள சந்தியாத் தியானம். இவ்வாறு நான்கு காலத்துச் சந்தியாதேவதைத் தியானம் கண்டுகொள்க. (64, 65, 66, 67)

(அ–கை) சிவகாயத்திரியைத் தியானிக்கும் முறையைப் பற்றிக் கூறுகின்ளுர்

ண உடா மா ஓவ் டி. ஆ எர் பாவி இத் ஆர் இடிய வரி 55 இடி 0

அரெர்ட்கு வாஸ்ஃட்ட் கி ப அப்பால் இர்கையின் இர்கையால் இர்கால் விற்கால் இர்கையால் விற்கால் விற்கால் விற்கால் விற்கால் விற்கால் விற்கால் விற்கால் விற்கால் விற்கால் வ

மாயதீ, ஹூ. வி. வி. கூரிகைய வாக்ஷாக ஸ். ஜ. இக்ஷிகைய

வாஜை வானய வாரிஜா

തി தவட்டீற ത്രണം தி. வு ം ചെ ം ജെ ന്റ്റ് ന് നിട്ടു പ്രത്യാരി പ്ര

वामामञ्जदलस्थितां त्रिणयनामर्धेन्दुभास्वज्जटाम् । गायत्रीं हृदि चिन्तयेद्वरकरां साक्षात्स्रजं दक्षिणे वामे साभयवारिजां सितपटीभूषां त्रिपुण्ड्रोज्वलाम् ॥ ६८॥

68. சிவகாயத்திரி தியானம் வருமாறு:

ஒரு திருமுகமண்டலமும், மூன்று திருநயனமும், நான்கு திருக்கரங்களும் உடையதாகவும், வலது பக்கத்தில் அக்கமாஃபும், வரப்பிரதான முத்திரையும், இடது பக்கத்தில் அபய முத்திரையும், தாமரைப்பூவும் தரித்திருப்பதாகவும், சுந்தரியாகவும், வலதுக்காஃக் குறுக்காகமடக்கி இடதுகாஃப் பத்மதளத்தின் மீது நீட்டிச்சுகாசன மாக எழுந்தருளியிருப்பதாகவும், இளம்பிறையோடு கூடின சடையும், வெள்ளேப்பரிவட்டமும், வெள்ளே மாஃபும், நல்ல திவ்யாபரணமும், விபூதியும் திரிபுண்ட்ரமும் தரித்திருப்பதாகவும், ஆதித்யமண்டலத்தில் எழுந்தருளியிருப்பதாகவும் தியானஞ்செய்க (68)

(அ-கை) ஆசனவிதி கூறுகின்ளுர்

भूमौ दुःखमथोपले तु रुचयस्स्यात्कीर्तिलाभस्तृणे पर्णे चित्तविलोलनं त्वथ महासंपच दार्वासने । वंशे त्वष्टदरिद्रताऽथ वसने व्याधिक्षयः कम्बले सौख्यं व्याघ्रभवे तु संपदमृतं ज्ञानन्तु कृष्णाजिने ॥ ६९ ॥

(69) வெறும் பூமியிலிருந்தால் துக்கமுண்டாகும். கல்லிலிருந்தால் காந்தியுண்டாகும். புல்லிலிருந்தால் கீர்த்தியுண்டாகும். இலேயிலிருந்தால் சித்தப்பிரமமுண்டாகும். மரப்பலகையிலிருந்தால் மகாசம்பத்துண்டாகும். மூங்கிகிற்றடுக்கிலிருந்தால் அஷ்டதரித்திர முண்டாகும். ஆடையிலிருந்தால் வியாதி நீங்கும். கம்பளத்திலிருந்தால் சௌக்கியமுண்டாகும். புலித்தோலிலிருந்தால் சம்பத்தும், மோக்ஷமுமுண்டாகும். மான் தோலிலிருந்தால் சிவஞானமுண்டாகும். இவ்வாறு பூஜாகால ஜபகாலங்களில் தானிருக்கக்கூடிய ஆசனமும். பலனுங்கண்டு கொள்க. இவ்வாறன்றித் தென்னேலே யினுலுண்டானது, பணேயோஃயினுலுண்டானது, கமுகப் பட்டையினுலுண்டானது, ஈச்சையோகயினுலுண்டானது தாழையோஃயினுலுண்டானது, என்னும் இவை முதலான ஆசனங்கள் சில ஆகமங்களிலே ஆகுமென்றும் ஆகமங்களிலே ஆகாதென்றும், சில சொல்லப்பட்டிருக்கின்றன. அவ்வாக்கியம் வருமாறு:

நாரிகை உலவ் தா உலவ்வ உல்வாஸ் நடி । கை கக்ஸ் நாஸ் ந் நொக்க உக்க இத் நடி வா கூறி கூ ॥ नारिकेळभवं ताळभवपूगभवासनम्। केतकस्यासनं नोक्तमुक्तमित्यादि वा कचित् ॥

(அ–கை) ஆத்மார்த்த சிவபூஜையின் முறை கூறத் தொடங்கி நான்கு சுலோகங்களிஞல் சூரியபூஜை கூறுகின்ருர்

पूजास्थानमुपेत्य पूर्ववदनस्सूर्यं यजेत्तद्यथा । भूयोऽप्यत्र विभृतिधारणमतो न्यासश्च (१) दर्शार्घ्यकं पूजार्घ्यं च तदेकमङ्गमनुभिः कल्प्यश्च रेखांबुजम् ॥ ७०॥

ள அளிர்கின் வரு வரு வரு வருக்காக வருக்காக்காக வருக்காக வருக்காக வருக்காக வருக்காக வருக்காக வருக்காக வருக்காக

ஓ்<sup>உ</sup>டித் கா**சு**ர்பரைமு

दण्डी पिङ्गलदिन्तवक्त्रगुरवो मध्ये प्रभूतासनं
पूज्यं पादचतुष्टयश्च विमलाद्यूर्ध्वे तु पद्मासनम् ।
पूर्वाद्यष्टसु केसरेषु नवकं दीप्तादि चार्कासनं
मूर्त्यां चात्र खषोल्किना शिवरविध्यानं यथा भोगदम् ॥ ७१॥
உளகு கை உணைனும்

भानुं कुङ्कुमभास्वरं द्विनयनं चैकाननं पद्मगं सव्ये तामरसाभये च दधतं वामे वराब्जे करै: । युक्तं प्रत्युषया च वामगतया सन्यस्थया चोषया ध्यायेद्रक्तपटादिमण्टलममुं मूर्त्यर्चनं साक्षिकम् ॥ ७२ ॥ ததாவாஹந தக்கி, யாஜிகாரண் 0 ഊളെ, ച ബിംബ്നം ബൗജെ நிர்வை உருத்தி விக் கா കൗബൗമന്ത്രം ക്കുന്നു പൗക്സുത്ത് s ஹொமா , மா உ ஆ நு சு வ ஆ நி ந தீ 8 **உளரான் ஹொ**ஃசிர்தியஆ தெஜருனுஸ் உப்படுதி கமிதொ இாது.ாணவுுஇாகூ28 ய எ⊾ைய तत्रावाहनतत्क्रियादिकरणं मुद्रे च बिंबाम्बुजे न्यासः पादनिषेकगन्धकुसुमालङ्कारपुष्पांजालीः । भोगाङ्गार्चनमुद्रिका प्रतिनतीः कुर्याच भोज्यादि यत् तेजश्रण्डसमर्चनेति कथितो मार्ताण्डपूजाक्रमः ॥ ७३ ॥

(70-71-72-73) சூரியபூஜை ஆத்மாவில் அந்தர்யாக பூஜை, சிவலிங்க பூஜை, அக்கிநிகாரியம், குருபூஜை, சிவபூஜை என்னும் இந்த ஆறும் நித்தியமாகையால் இவற்றுள் சூரியபூஜை முதலாவது செய்ய வேண்டுவது மோகசூரோத்தரம் என்னும் ஆகமத்தில் ஆத்மார்த்த சிவபூஜைக்கு அங்கமாகச் சூரியபூஜை செய்யும்படி சொல்லப் பட்டிருக்கின்றது, அது வருமாறு:-

சிவபூஜை செய்தற்குரிய இடத்தை யடைந்து ஆசனத்திலே கிழக்கு முகமாக இருந்து, விபூதி தரித்துக்கொண்டு, சகளீகரணஞ் செய்து, பின்னர் சூரிய ஷடங்கமந்திரங்களால் கரநியாசஞ் செய்து தரிசஞா்க்கியங் கொடுத்து, சூரிய மூலமந்திரத்தைப் பத்துமுறை ஜபித்து, பின்னா் அா்க்கிய பாத்திர ஜலத்தைப் போக்கி, அந்தப் பாத்திரத்தைச் சுத்தஞ்செய்து வைத்து, சூரியமூல மந்திரங்களாலும், மூலமந்திரத்தாலும், சூரிய பூறைக்கு அர்க்கியங்கற்பித்துத் தனக்கு நேராக வேதிகையின் மேல் ரேகாகாரமாக அஷ்டதளபத்மம் கற்பித்து, அஸ்திர மந்திரத்தால் அந்தப்பத்மத்தைப் புரோக்ஷித்துத் தண்டி, பிங்கள, வினுயக சாந்தகுரு என்னுமிவாக்கோப் பூஜித்து அந்தத் தாமரையின் நடுவில் பிரபூத ஆசனம், விமலாதி நான்கு பாதம். வெண்டாமரை என்னும் இவ்வித ஷடுத்தாசனத்தைப் பூஜித்து, கிழக்கு முதலாக எட்டுகேசரங்களில் தீப்தாதி ஒன்பது சத்திகளேயும் காணிகையினுடைய ஈசானத்தில் சாவதோமுகி சத்தியையும் பூஜித்து, அதன் பின்னா் அாக்காசனம் பூஜித்து, கஷோல்க மூர்த்தியைப் பூஜித்து, இரண்டு நேத்திரங்கொடுத்து. போக மோக்ஷத்தைத் தரக்கட்டிய சூரியனேத்தியானிக்க வேண்டும். தியானிக்கும் முறை வருமாறு:– குங்குமம்போல் சிவந்த காந்தியை யுடைவராயும், இரண்டு கண்கள யுடையவராயும் முகமுடையவராயும் தாமரை மலரில் இருக்கிறவராயும், வலதுகையில் தாமரை மலரும் அபயமும், இடதுகையில் வரமும், தாமரைமலரும் தரித்துக் கொண்டிருப்பவராயும், இடது பக்கத்தில் பிரத்யுஷையுடனும் வலது பக்கத்தில் உஷையுடனும் கூடினவராகவும், இரத்த வஸ்திரத்துடன் மண்டலத்தை யுடையவராகவும், சாவபூதங்களுக்கும் சாக்ஷிபூதராகவும், தியானஞ் செய்ய வேண்டும். பின்னர்ச் சூரிய மூல மந்திரத்தால் சூரியனே ஆவாஹனம் பண்ணி நிரோதார்க்கியங் கொடுத்து பிம்ப முத்திரை, பத்ம முத்திரைகளுங் கொடுத்து ஹிருதயாதி மந்திரங்களே நியாஸஞ் செய்து நல்வரவாகுக என விண்ணப்பஞ் செய்து, திருவடி விளக்கி, வாசனு திரவியங்களாலும் ஆடையாலும் அலங்காரஞ் செய்து சூரிய மூலமந்திரத்தால் புஷ்பாஞ்சலி சமர்ப்பித்துப் பின்னர் போகாங்கமாக,

தேவதேவ த்ரியாமேச ஜகத்ப்ரதம மங்கள அபீஷ்டம் ஸ்தாபிதோ பக்தியா மயா சூர்ய ஜகத்பதே,

என்று பூஜித்து ஷடங்கங்களுக்குத் தேனு முத்திரை, கோவிஷாணமுத்திரை, திராசினி முத்திரை கொடுத்துப் பின்னர் சோமாதி ஆவரணபூஜை செய்து நமஸ்கார முத்திரை 7 கொடுத்துப்பின்னர் நைவேத்திய முதலானவை ஸமர்ப்பித்துத் தோத்திரஞ்செய்து வேண்டுவதைப் பிரார்த்தித்துக்கொண்டு, பின்னர்ப் பூஜைசெய்த இடத்தில் சூரியன் முதலாக பராங்முகார்க் கியங்கொடுத்துப் பூஜையை முடித்துத் தேஜஸ்சண்டேசுவரண அவருடைய ஆசனமூர்த்தி மூலங்களாலே பூஜித்துச்சூரிய நிவேதனங்களேச் சமர்ப்பித்து அந்தப் பூஜாபலணத் தரும்படி பிரார்த்தித்துத் தேஜஸ் சண்டேசுவரண உத்தாபனஞ்செய்து சூரியபூஜார்க்கியங்களேயும் உத்தாபனஞ்செய்து இவ்வாறு சூரியபூஜையை ஒவ்வொரு நாளும், ஒவ்வொரு காலம் செய்க. இது சூரியபூஜையின் முறைமையாகும். (70, 71, 72, 73) (அ-கை) ஆத்மார்த்த சிவபூஜையின் முறையைப் பதினுறு கலோகங்களால் கூறுகின்றுர்

ஸாராட்டீண்டளர் 2 ந்தி நிரும் நிருந்தி நிருநிதி நிருந்தி நிருந்தி நிருந்தி நிருந்தி நிருந்தி நிருந்தி நிருநிதி நிருந்தி நிருநிதி நிருந்தி நிருநிருந்தி நிருந்தி நிருந்தி நிருந்தி நிருந்தி நிருந்தி நிருந

कृत्वार्कार्चनमीश्वरार्चनविधेराचम्य भस्माञ्जनं कृत्वा चोत्तरिद्वहुखस्थितिरथो साधारणार्घ्यार्चनम् । द्वारार्चा तु बहिस्त्रिविघ्नशमनं गत्वान्तरस्त्रार्चनं द्वार्मध्येऽथ कवाटवास्तुयजनं पीठेऽर्चनं नन्दिनः ॥ ७४॥

अस्त्रप्रावृतिवर्मखेयमननं स्याद्भृतशुद्धिस्ततः चान्तर्यागविधिर्बहिःस्थलगताशुद्धिर्विशेषार्घ्यकम् । पाद्याद्यं त्विह पञ्चगव्यमपि यत् पञ्चामृतद्रव्यसं-शुद्धीचन्दनधारणात्मयजनं स्यान्मन्त्रसंशोधनम् ॥७५॥ வராக வெடிக்ஹீசு ஆய் இந் வை நாகு அப்படுக்கான சிமாக காக வெதிரது அடுரஸ் நா அ பூ ந த க க க **ெ**ம் காராலிர<u>க்க</u> 1 **ബം ഗുച്ചു**ുനുക്ക ബൌം കിലാധ കുട്ടയെ வாலொ உலி தொ ஜொ அ ந எம்பு அர்பி அரி காவர் நாவர் இது யக் ஜெய் ஹி ஜலெஃர்த்ந் பி என் ப पश्चात्पेटकभीमरुद्रयजनं स्यात् द्वारदेवार्चनाऽधो वेद्यान्तु चलासनार्चनमथो लिङ्गं कराभ्यां ततः संगृह्यात्र सुमं निधाय तदथो वासोऽभितो मोचनं पश्चात्पर्युषितार्चनार्घ्यमिह यद्देयं हि दध्योदनम् ॥ ७६ ॥ தா வ ூ ை க ய வா மிவாய மிவயா ு வரு தீவொ துரா நியாவை பாவ நான் உயரின் – இவை கழில் நிருந்து நிருந்து நிருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இருந்து இ **മുടീപത**്യം ബപ്പുമായ് രജ്ചംജ **ஐ**ஹா ஹி ஷெகு மூ ബാലൂപ്പെട്ടുത്ത ച തിം ഗഗൗകി ദ உயதீதுுக்கை தயா காறிகை ப எஎ ப ताम्बूलं त्वथवा शिवाय शिखया धूपश्च दीपो हशा न्यासार्चोपनयस्सुमार्पणमथोऽनामाकनिष्ठाग्रतः । निर्माल्यं परिगृह्य गड्डुकजलादस्त्राभिषेकश्च सा-मान्यार्घ्येण च लिङ्गशुद्धिरियतीत्युक्तं तथा कामिके ॥७७॥ പൊലായതാന് ചുവുന്നു. പോലായതാന് പുത്തം പോലായായാ

<u>த</u>செராஸந்ச**ு தி** ஆலானூலி

முவாலை வர் இவ்வான முடி

ொெய் வூர் வந்தி விரு விரும் வந்தோந் இசு தாவ் நேர் விரும் விரும்

**ஸ**் ஹூயாஷ்ஸு உர்நி வாத்\ஜு <u>யை</u> ஃ

श्रिणाणु ८ कि वाह्य । तम ॥
 पश्चात् कूर्चतृणार्पणं पुनरथोप्यर्चा षडुत्थासनं

तत्रेशासनमूर्तिसाञ्जलिशिवाभ्यर्चा तदावाहनम् । रोधस्थापनसन्निधानमिति यन्नेत्रान्यमन्त्रार्चनं

संभूयाष्ट्रसुमानि पाद्यमुभयं देयाश्च धूपादयः ॥ ७८ ॥

தை இரை இரு வர்கள் வர்கள் வாகவ் காடால் வைய வாவை 200 வர்கள் வர்கள் வாவை 200 வர்கள் வர்கள்

ஸு உழிரொ உதாஸநாரொவண்டு

விவெராவு உரஹாய் பு வூக நூலை நால் இ முக்க நாலி முக்க ந்ல க்க இ

**ெு≋ாமாஸந**ுதிப்ப⊸≋ந்திஹ

चार्घ्येणार्द्रविमोचनं सुमिशरो भद्रासनारोपणम् । विघ्नेशाब्जगृहार्यपूजनमथो शक्तचादिशक्तचं ततः

पूजाथासनमूर्तिपूजनमिह न्यासश्च दण्डाकृतिः ॥ ७९ ॥

உணாந் திர் விறியாந் இடிவை விக் திர் வித் விறியார் விறியார் திர் விறியார் விறியார் விறியார் விறியார் விறியார் விறியார் விறியார்.

തുട്ഗാനപ്രപത്തിലു 1 തുട്യാന്യുള്ള വാണ്ട്രി ആട്യാന് പ്രത്യാല് . ஸ்ரீஜதாசி சுவா து உர மு வ அ வா டு ம

ബാലതിയുട്ടു ജം

ஸ். கூரிவராகு ஸ்ராமிவஸ் ந

வை முன் மிறாக பியாக விறிக்க பில் பி

मुण्डान्यासविधानमष्टसहितत्रिंशत्कलास्थापनं

श्रीकण्ठार्पणमातृकार्पणमथो विद्याशरीरार्चनम् ।

श्रीमत्कामिकवातुळागमवचस्सारं समाहृत्य तं

संक्षिप्यात्र सदाशिवस्य सगुणध्यानं यथात्रोच्यते ॥ ८०॥

வி உரா ஜெஹவஹ வ வ உரமி வ இஹ

யிருவைக் வைதாவந்

നൗച്ചം ഖങ്ങളാബനായാജം പൃകിളാഖം

⊋<sup>7</sup> ஜுக் ் திருந்தி திருநிருந்தி திருந்தி திருந்தி திருந்தி திருந்தி திருந்தி திருந்தி திர

வை விகுறியாக்கிக்கில் விக்கில் விக்கில்

<u>வீக</u>ீருு வா வாரதொ

வஹி் வாஶூதிதி சூஜெண உயது

வேணாை உுல் உடல் கூறைய பி அழி பி

विद्यादेहवहं सदाशिविमह ध्यायेत् सपद्मासनं

शुभ्रं पश्चमुखाम्बुजं प्रतिमुखं त्रचक्षं दशोद्यद्भुजम् ।

सव्ये शूलपरश्रथासिकुलिशा भीतिश्शुभा वामतो

विह्नं पारामिति क्रमेण दधतं घण्टां भुजङ्गाङ्करौ ॥ ८१॥

வாவ உதாக தொயாநநாக

வ<u>ு கி க</u>ջஙாவாஹநாவை <sub>பி</sub> கூரிஹ

**ப**ாணஸாவந ஸ்ளி*ய*ாந்ஜ**ம்** த்ஃ-

மொற்ற கொறாவர் இசு 1

**ெ**யரா நு நு வடின் ம

ചൈ കുട്ടു കാട്ടാത്രി കുടുത്തു പ്രത്യാത്ര

மை நுதியை குதியா ய அதா

एवं दक्त्रयमाननान् प्रतितदन्वाहनार्घ्ये त्विह प्राणस्थापनसन्निधानमथतद्रोधश्च रोधार्घ्यकम् । कण्ठी लिङ्ग नतीर्हि भस्मभरणं चेशानमन्वर्पणं चैकत्वन्तु समूलमुष्टिकरणं धेनुर्महामुद्रिका ॥ ८२ ॥

வுக்கு வா*ம*தவத் அரவந்வ உ 8 வாதி நி. கூராம் தெ வாதி நி. கூராம் தெ

ബെട്ഗ് ചെയ്യായു ഉപ്പെട്ടു ആയും വ

തഗ്പംക, മാള് ബ്യാറ്യം പ്രയയായുന്നു പുരുത്തായുടെ പുരുത്തായുടെ പുരുത്തായുടെ പുരുത്തായുടെ പുരുത്തായുടെ പുരുത്തായുടെ പുരുത്തായുടെ പുരുത്ത

வாத் இரத் கூடி வாத் கூர

पुष्पेणाक्षतदूर्विकार्चनमथ स्याद्धूपदीपार्पणं पाद्याद्यं त्वथ पादुकास्नपनतन्मार्जी सुमोत्सेचनम् ॥ ८३॥

ലൗബൈക് ചു 168 ആ സം ഗൗ ചി കം

உக்கு வாவற்காறி திவிவலை நெ விணை பாவ வீதன் யகி I

தெய**் அம் ம**ூர் கால் அர்கிக்கர் இர்கள் இத்தில் இர்கள் இர்கள் இருந்தில் இருந்தில் இருந்தில் இருந்தில் இருந்தில் இரு

തുപ്ട്പടുടാള് പടിയുര് ॥ ജം ॥ പെത്രാം ബെടിയുന്നുള്ള വെങ്ള

पुष्पैकार्चनमन्तरङ्गमुचितं मन्त्रान्नमत्रापियेत् उक्तश्चाचमनादिदिव्यवसने स्वर्णोपवीतश्च यत् । देयं चन्दनभूषणादिकुसुमैस्तत्त्वत्रयेणाञ्जलिः माल्येण्डार्पणधूपदीपयजने स्यात्काम्यमुद्रार्पणम् ॥८४॥ ௵௱யா ் மா **ച**ൂ ந ഉூ ⊚ ഉ ந ய ஐ நை ஹொ மா ் ம வ ூ ஜா ததொ

மைந்வூதி, மிவா லி மா ஆசுரி கா

ബം ജൂ പ്രത്യാക് പന്ന് വേദ്യാ

நதிய கூட் படி இசு பிரு விரு தேல்லா கால் நிரு விரு

வெ தூ உலி மாய ு மா ஜி ய ஐ ந ்

வை∘ை வை வைவாவுதி ைய அ⊛ ய

लायाङ्गार्चनमूलमन्त्रयजने भोगाङ्गपूजा ततो

धेन्वब्जितरिश्वाभिधामकरिकास्रक्पश्चमुद्रार्पणम्।

नत्या षट्परमीकृतिश्च तदथोऽनन्तादिनन्द्यादयः

चेन्द्राद्यं कुलिशायुधादियजनं संभूय पञ्चावृतिः ॥ ८५॥

ு வாக்7் வர் அத்தி வர் அத்

<u>ട</u>നംബൗംതാളി ച ഗൗപള്പേ<u>നി</u>ഖഇാണ

த்<sub>த</sub>னர்பத்சிரை கடி பிருந்திர் மூகி 1

ரு*கூ*ரை 2 குறு மாதவத் வர்க்கு ம

ഞ**്ചാ**ച്ചാള പൂട്ടു പൂട്ടു പൂട്ടു പുട്ടു പുട

ഒകുഗന ഊത്രമായാളാത്രി വേന്നുവി

வை விற்ற வி

धूपाद्यश्च समर्प्य षड्रसयुतं नैवेद्यमर्घ्योदकं

तांबूलादि च धूपदीपनिवहौ दूर्वाद्यथा ऽरात्रिकम्।

रक्षाऽथो मुकुरातपत्रभरणं स्याचामराद्यर्पणं

त्रेधा मूलसुमाञ्जलिः पुनरपि स्यात्पञ्चमुख्यत्र गौः ॥८६ ॥

வன்பத் நாட்குக்கி உரு தூத் பிறையில் விறியில் விறியில்

ജലം ഉഴുകലപ്രജ തെപ്രാബ് ചെംഗ്രാഴം

ரைக் த வெணாച்புவெக் ।

ரை வித்திரு வாத்திரு வாத்திர வாத்திரு வாத

வி ഉറ്റു ഒള് மி கவு இந்த வு நாகமா

ு வாதிவு வானு⊚ி 8 ா அஎ ா

मुद्रा स्यान्महती च जापकरणं शस्त्रादिना रक्ष्य तत्

जप्तं दक्षकरात् सपुष्पनुलुकं श्लोकत्रयेणार्चयेत् । तत्पश्चात्किल काम्यमन्त्रयजनं स्याद्योगपीठार्चनं

विद्यादेशिकपूजनं पुनरथो मूलाच्चिपुष्पाञ्जलिः ॥ ८७॥

ബൊ. ഇട്ടു ഇട്ടു ഇട്ടു ആരം ആരം പ്രത്യേക്കാര് ആരം പ്രത്യേക്കാര് പ്രത്യം പ്രത്യേക്കാര് പ്രത്യേക്കാര് പ്രത്യേക്കാര് പ്രത്യേക്കാര് പ്രത്യം പ്രത്യം പ്രത്യേക്കാര് പ്രത്യം പ

வ<sub>ரா</sub>வு ததுரசாறிகாய இகரதெ வுறாஷ்க் ததுஇடி I

ഉെധം ന<u>ട്ടുുട്</u>ടസ<sup>്ത</sup>് കലം ഉക്സിയെ ബം

கு உடித் வூனி சீலி ஆ சா அ ா எ… ஸ்ட்டண் 2 சூ கை கூசி 7 கா ஈ சி சி சி சி சி

स्तोत्रं भक्तिपुरस्सरं समुचितं कार्यं नमो दक्षिणं प्राप्तं तत्परमाग्निकार्यमकृते पुष्पाष्टकं तत्फलम् । देयं यत्कृतसूत्रकस्ससुमकं शंभोः करे दक्षिणे पुष्पाण्यष्ट समर्च्य ताान्यथ हि तैर्जातादिभिर्ब्रह्मभिः ॥ ८८ ॥

ഊைநொடிி விலையாதவ ஆநாதலையா

வாஜு வைஜுகூரவநு

கை இன்று வராஜு பிரும் இத்த பிரும் இத்தில் இத்தில் அத்தில் அத்

ெவா ஒாவை ு ைவர்ந்து வர் வர் வர்க்கில் வர்கள் வர்ந்து வர்த்து வர்கள் வர்கள் வர்கள் வர்கள் வர்கள் வர்கள் வர்கள்

தை நூயாம் எக்<sub></sub>துரையது ா அு ப வடியது, ஸாடூரியா வர்மாகு s

# मूलेनापि विधेयमर्चनमथो साङ्गं समुत्थापनं कर्तव्यो हि पराङ्गुखार्चनविधिश्चण्डेश्वरार्चा ततः । पश्चात्कापिलपूजनं तदनु गोग्रासो गुरोर्वन्दनं

प्रोक्तः स्वार्थिशिवार्चनाक्रम इति न्यायेन पङ्क्तिद्वयात्।। ८९।। (74-89) பார்வதீநாயகரான ஸ்ரீமகாதேவருடைய பிரசாதத்தினுல் ஆத்மார்த்த சிவபூஜையின் முறை சொல்லப்படுகின்றது. அது வருமாறு:– சூரியபூஜையானது சிவபூஜைக்கு அங்கமாகையால் சௌராதி சண்டாந்தம் என்று சொல்லப்படுகிறது. ஆகையால் முன்சொன்னவாறு சூரிய பூஜை செய்து முடித்துப் பின்னர் சூரியபாவீனயின் நிவிர்த்தி நிமித்தமாக மீளவும் ஆசமனஞ்செய்து, நியாசஞ்செய்து, விபூதியை நீரோடு சேர்த்தாவது அல்லது சேராமலாவது நெற்றியில் தரித்துக் கொண்டு வடக்குமுகமாக இருந்து பிரணவத்தால் சாமான்யாா்க்கியங்கற்பித்து, எழுந்திருந்து அா்க்கியத்தை இடது கையில் வைத்துக்கொண்டு, துவாரத்துக்கு வெளியே வந்து நின்று, கிழக்கு துவாரம், தெற்குத் துவாரம், மேற்குத் துவாரங்களில் சாமான்யாா்க்கியத்தால் அஸ்திர மந்திரத்தோடு புரோக்ஷித்துத் துவார பூஜை செய்து, விநாயகா், சரஸ்வதி, மகாலக்ஷ்மீ, நந்தி, கங்கை*,* மகாகாளர், யமுனே, இவர்களேப் பூஜித்து பூமி, ஆகாயம், சுவர்க்கம் என்னும் மூன்றினுலும் உண்டாகும். விக்கினங்களேப்போக்கி, உள்ளே புகுந்து, திரும்பி நின்று, கீழ்ப்படியில் அஸ்திர துவாரபாலரைப் பூஜித்து, கவாடங்களில் வலமிடமாக மானதத்தியானத்துடனே விமலாய நம: சுபாஹவே நம: என்று உச்சரித்துப் பூஜா மண்டபத்தில் ரிஷபத்தையும், நிருதிதிக்கில் வாஸ்து பிரமாவையும், பூஜித்துச் சிவ பூஜா ஸ்தானத்தில் மான்தோல் முதலான ஆசனத்தில் வடக்கு முகமாக இருந்து அவ்விடத்தில் சாமான்யார்க்கியத்தை வைத்து, கிழக்கே வந்து கிழக்கு முகமாக இருந்து, சுதேசான சகிதமாக நந்திகேசுவரரைப் பூஜித்து, அஸ்திரப்பிராகாரம், கவசாவகுண்டனம் பரிகாதத்தியானஞ் செய்து, பூதசுத்தி பண்ணவேண்டும். பின்னர், அந்தரியாகஞ் செய்து, ஸ்தானசுத்தி செய்து, விசேஷார்க்யங்கற்பித்து, ஷடங்கங்களால் பாத்தியமும் சம்மிதா மந்திரங்களால் ஆசமனம், நிரோதார்க்கியம் என்னும் இவைகளேயும் கற்பித்து பஞ்சகவ்வியம், பஞ்சாமிருதம் கற்பித்துத் திரவிய சுத்திசெய்து தன்னுடைய ஆசனத்திலே சிவாசனமும், தன்னுடைய தேகத்திலே சிவமூர்த்தியும் பூஜித்துச் சந்தனத்தால் நெற்றியில் திலகமிட்டு, சிரசிலே புஷ்பத்தை வைத்து சிவோஹம் என்று

பாவணே செய்து ஆத்மசுத்தி செய்து, பின்னர் மந்திர சுத்தி செய்யவேண்டும்.

மந்திரசுத்தி வருமாறு:– மூலமந்திரத்தைத் துவாதசாந்தமளவாகவும், பஞ்சப்பிரம மந்திரங்களேப் பிரமரந்திரமளவாகவும் ஷடங்க மந்திரங்களே விந்துஸ்தானமளமாகவும் மூன்று மாத்திரை இரண்டு மாத்திரை ஒரு மாத்திரைப் பிரகாரம் முறையே ப்லுதம், தீர்க்கம், ஹ்ரஸ்வமாக மந்திரசுத்தியாகும். பின்னர், இருதயத்தில் வைத்து உச்சரித்தல் அஞ்சலி செய்யும் கையை விடுத்து \*சல ப்ராசாதமாகிய பெட்டகத்தின் முன்பக்கத்தில் பீமருத்திரணப் பூஜித்து அநுக்ஞை செய்து பெட்டகக் கோயிலத் திறந்துபரிவார தேவதைகளே அந்தந்த ஸ்தானங்களிலே எழுந்தருளச் செய்து பூஜித்து, ஸ்நாநவேதிகையில் பரிவட்டம் அமைத்து, ஷடுத்தாசனம் பூஜித்துப் பெட்டகக் கோவிலினின்றும் சிவலிங்கப் பெருமானே இரண்டு கைகளாலும் எழுந்தருளச் செய்து, தரித்திருந்த பரிவட்டத்துடனே ஸ்நான வேதிகையிலெழுந்தருளச்செய்து, பரிவட்டத்தை முற்றும் நீக்கிச் சிவ காயத்திரி மந்திரத்தால் பழைய பூஜையாக ஒரு புஷ்பஞ்சாத்தி, ஐந்து திருமுடிகளிலும் போகியானவன் மூலமந்திரத்தால் சாமான்யார்க்கியத்தை ஈசான முதலாகக் கொடுத்து, இந்த அவசரத்தில் தயிரன்னமாதல் தின்னக் கூடிய பொருளாதல், கறந்த உஷ்ணத்தோடு கூடிய பச்சைப் பாலாதல், தாம்பூலமாதல், நைவேத்யம் செய்து, அஸ்திர மந்திரத்தால் மணியடித்து, சிகா மந்திரத்தினுல் தூபுமும், நேத்திர மந்திரத்தால் தீபமும் சமாப்பித்து, ஐந்து திருமுடிகளிலும் கட்டை விரல் முதலாக சத்தியோஜாத முதலான யந்திரங்களே நியாசித்து, கட்டைவிரல் அணிவிரல்களின் நுனியினுல் ஒரு புஷ்பம் எடுத்து அங்குஷ்ட அநாமிகா மந்திரங்களினுவும், இருதய மந்திரத்தாலும் நிருமாலியத்தைக் கழித்து, மேற்கூறிய புஷ்பத்தை இருதய மந்திரத்திஞல் திருமுடியின்மீது சாத்திச் சண்டேசுவர நிமித்தமாக ஒரு பாத்திரத்தில் ஈசான திக்கில் இருதய மந்திரத்தால் நிருமாலிய புஷ்பங்களே வைத்துக் கையைச் சுத்தஞ்செய்து, அஸ்திர மந்திரத்தால் சிவலிங்கத்தையும், பாசுபதாஸ்திர மந்திரத்தால் ஆவுடையாஃாயும் அபிஷேகஞ்செய்து, பின்னர் சாமான்யார்க்கியத்தால் அபிஷேகஞ்செய்து, அதன் பின்னர் கெண்டியிலுள்ள ஜலத்தால் இருதய மந்திரத்தோடு அபிஷேகஞ் செய்க. அது லிங்க சுத்தியாம் .

அதன் பின்னா் கவசமந்திரத்தால் குச்சுப்பில்லுச் சாத்தி மீளவும் ஸ்நாந வேதிகையிலெழுந்தருளச் செய்து, இருதய மந்திரத்தால் சுத்தஜல அபிஷேகஞ் செய்து, மீளவும் ஷடுத்தாசனம் பூசித்து, சிவாசனமும்

<sup>\*</sup> சலப்பிரசாதம் - அசையும்மேடை

சிவமூர்த்தியையும் பூஜித்து. மூல மந்திரத்தால் ஆவாஹனம் செய்து, ஸ்தாபனம், ஸந்நிதானம், ஸந்நிரோதனம் செய்து, நேத்திர மந்திரம் நீங்கிய இருதய முதலிய ஐந்து மந்திரங்களாலும் அர்ச்சித்து, தேனுமுத்திரைக் கொடுத்து அஷ்ட புஷ்பார்ச்சணயுடன் தூபதீபம் சமாப்பித்துப் பின்னா் இருதய மந்திரத்தால் அபிஷேகஞ்செய்து, கவச மந்திரத்தால் வஸ்திரங்கொண்டு ஈரத்தை மாற்றி ஒரு புஷ்பஞ்சாத்தி வாசனு தைலமாகிய எண்ணேக்காப்பு சத்தியோஜாத மந்திரத்தாற் சமாப்பித்து, அந்த மந்திரத்தால் மாக்காப்புச் செய்து, இருதய மந்திரத்தால் சுத்தஜல அபிஷேகம் செய்து, சத்தியோஜாத மந்திரத்தால் நெல்லிக்காப்பும், வாமதேவ மந்திரத்தால் மஞ்சட்காப்பும் அபிஷேகஞ் செய்து, பின்னா் இருதய மந்திரத்தால் சுத்தஜல அபிஷேகஞ்செய்து, மூல மந்திரத்தால் பஞ்கவ்யாஷேகமும் பஞ்சப்பிரம மந்திரங்களால் தனித்தனியே பஞ்சாமிர்தம், பால், தயிர் அபிஷேகமும், இருதய மந்திரத்தால் தேங்காய்த் திருவல், வாழைப் பழம், மாம்பழ அபிஷேகம் செய்து, பின்னர் இருதய மந்திரத்தால் ஜல அபிஷேகஞ் செய்க. அதன் பின்னர் நாரத்தம் பழச்சார், எலுமிச்சம் பழச்சார், தம்ப்ரத்தம் பழச்சார், கொளஞ்சிப் பழச்சார் என்னும் இவைகளே அபிஷேகஞ் செய்து, சுத்தஜல அபிஷேகஞ் செய்க. அதன் பின்னர் ஆத்மார்த்த மூர்த்திக்கு அன்னுபிஷேகம் செய்யலாமென்று மகுடாகம வசனமிருத்தலால் அன்ளுபிஷேகஞ்செய்து, தூபதீப நைவேத்தியம் சமாப்பித்து, சுத்தஜல அபிஷேகஞ் செய்க. பின்னா் சந்தனக் குழம்பு, குங்குமக்குழம்பு சாத்தி தூப தீப நைவேத்தியம் சமாப்பித்து மூல மந்திரம் பஞ்சப்பிரம மந்திரம் ஷடங்க மந்திரம், பதமந்திரங்களால் சததாரையால் சுத்த ஜல அபிஷேகஞ்செய்து, பின்னா விசேஷார்க்கிய ஜலத்தால் அபிஷேகஞ் செய்து, சுத்தமான வெள்ளே வஸ்திரங்கொண்டு கவச மந்திரத்தால் திருவொற்ருடை சாத்தித் திருமுடியில் ஒரு

புஷ்பஞ்சாத்தி பத்திர பீடத்தின் மேல் வடக்கே கோமுகியாக எழுந்தருளச் செய்க. பின்னர் வாயு கோணத்தில் தெற்கு முகமாக விநாயகரையும், அவருக்குக் கிழக்காக மஹாலட்சுமியையும், ஈசான கோணமுதல் மேற்கு முகமாக ஸப்தகுரவர்களேயும் பூஜித்து சத்தியாதிசக்தி பரியந்தம் சிவாசனத்தைப் பூஜிக்குமுறையில் மகாதேவருடைய கீழ்ப்பீடத்திற்குக் கீழாகக் கூர்மாசனமும், அதன்மேல் ஆதாரசக்தியையும் அதன்மேல் அனந்தாசனமும், அனந்தரையும் பூஜித்து பத்ம பீடத்தின் கால்களில் அக்கினி திக்கு முதலாக தாம் ஞான வைராக்கிய ஐகவரியங்களேப் பூஜித்துக் கிழக்கு முதலாக நான்கு திக்கிலும் அதர்மம், அஞ்ஞானம், அவைராக்கியம், அனேசுவரியங்களேப் பூஜித்துப் பீடத்தின்கீழ்

நிருதிதிக்கில் அதச்சதனமும் பீடத்தின்மேல் ஊர்த்வச்சதனமும் அர்ச்சித்துப் பீடத்தில் கந்தம், பீஜம், அங்குரம், நாளம், முகுளம், கண்டகங்கள், உபக்கிரந்தி, மஹாக்கிரந்தி, உபதளங்கள் கேசரங்கள், கா்ணிகை, பீஜம் என்னும் இவைகளே அச்சித்து ஒம் ஹாம் பத்மாய பத்ம முத்திரை கொடுத்து, நும்: என்று பத்மத்தையர்ச்சித்துப் ஸ்திராசனம் பூஜித்துப் பின்னா்க் கேசரங்களிலே கிழக்கு முதலாக வாமை சியேஷ்டை, ரௌக்ரீ, காளி, கலவி கரணி, பலவிகரணி, பலப்பிரமதினி, ஸா்வபூததமநி என்னும் எட்டுச் சக்திகளேயும், காணிகையின் ஈசானத்தில் மனேன்மணி சக்தியையும் பூஜித்து தளத்தின் நுனிவட்டத்தில் சூரிய மண்டலத்தையும், அதற்கதிபதியான பிரமாவையும் பூஜித்து, பின்பு கேசரநுனியின் வட்டத்தில் சோம மண்டலத்தையும் அதற்கதிபதியான விஷ்ணுவையும் பூஜித்து, காணிகை நுனியின் வட்டத்தில் அக்கினி மண்டலத்தையும் அதற்கதிபதியான மத்தியில் பூஜித்து, காணிகையின் ருத்திர ஊயும் மண்டலத்தையும் அதற்கத்பதியான ஈசுவரான விஷ்ணுவையும், பூஜித்து, அதன்மேல் சிவாசனத்தில் ஆதாரசக்தி முதல் அனந்தாசனம் வரை அனந்தாசனத்தையும், அதன்மேல் ஊர்த்வச்சதனம் வரை சிம்மாசனத்தையும், அதன்மேல் யோகாசனத்தையும், காணிகைவரை பத்மாசனத்தையும், காணிகையில் விமலாசனத்தையும் இவ்வாறு அனந்தாசனம், சிம்மாசனம், யோகாசனம், பத்மாசனம், விமலாசனம் என்னும் பஞ்சாசனங்களேயும், சிவாசன அந்தாக்கதமாகத் தியானித்துப் பூஜித்துச் சிவாசனத்தின்மீது தண்டாகாரமான ஜோதிமய சிவ மூர்த்தியை சிருஷ்டிக்கிரமமாக தண்ட பங்கிநியாசம், முண்டபங்கி நியாசம், ஸ்ரீகண்டநியாசம், ஆகமநியாசம், முப்பத்தெட்டுக் கலாநியாசம், மாத்ருகா நியாசம் செய்து பூஜிக்கவும்.

பின்னர், வித்தியாதேகத்தைப் பூஜிக்குமுறை வருமாறு:– ஸ்ரீமத் காமிகம், வாதுள முதலிய சிவாகமங்களில் உள்ள விஷயங்களேச் சுருக்கி அவற்றின் சாரமாகச் சகுணத்தியானமாகிய சதா சிவத்தியானம் கூறப்படுகின்றது. எவ்வாறெனில் வெளுப்பு வர்ணமான திருமேனியாகவும், பத்மாசனத்தில் எழுந்தருளியிருப்பதாகவும், ஐந்து முகமும் பத்துப்புயமும், ஒவ்வொரு முகத்திலும் மூன்று கண்களும், இரத்தவர்ணமான திருக்கரங்களும், திருவடிகளும், வலதுப்பக்கத்திற் சூலமும், கோடரியும், வாளும், குலிசமும், அபய முத்திரையும், இடப்பக்கத்தில் அக்கினியும், பாசமும், கண்டையும், சாப்பமும், அங்குசமும் தரித்துக்கொண்டெழுந்தருளி யிருப்பதாகவும், வெண்மை, பொன்மை, கருமை, செம்மையினேயுடைய ஈசான முதலிய ஐந்து முக சதாசிவருடைய திருமேனியைத் தியானஞ்செய்து புஷ்பாஞ்சலியினுல் வித்தியாதேகத்தைப் பூஜிக்கவேண்டுமென்க. பின்னர், ஈசான முதலிய ஐந்து முகங்களுக்கும் மூன்று நேத்திரங் கற்பித்து, மூலமந்திரத்தால் சிவண ஆவாஹனஞ்செய்து, ஆவாஹஞாக்கியங் கொடுத்து, பிராணப் பிரதிஷ்டா மந்திரத்தை ஒருமுறை உச்சரித்து, பின்னர் ஸ்தாபன, சந்நிதான, நிரோதனஞ்செய்து, நிரோதார்க்கியங் கொடுத்து, விபூதி தாரணஞ் செய்து, பட் என்னும் பதத்தை இறுதியிலுடைய அஸ்திர மந்திரத்தால் காலகண்டிகை முத்திரையும், வாமதேவ மந்திரத்தால் லிங்க முத்திரையும், இருதய மந்திரத்தால் நமஸ்கார முத்திரையுங் கொடுத்து, கவச மந்திரத்தால் அவகுண்டனஞ்செய்து, ஈசான முதலிய மந்திரங்களே நியாசஞ்செய்து, ஷடங்க மந்திரங்களேயும் நியாசஞ்செய்து மூலமந்திரத்தால் ஏகத்வஞ்செய்து, தேனுமுத்திரை மகாமுத்திரையுங் கொடுத்து, மூலமந்திரத்தால் ஒரு புஷ்பஞ்சாத்தி, ஈசான முதலிய சம்மிதா மந்திரங்களின் குணங்களேத் தியானித்து, அங்காங்கி பாவனஞ்செய்து, இருதயத்தில் அஞ்சலியுடன் நல்வரவாகுக விஞ்ஞாபித்து, குழந்தாய்! நல்வரவென்று சுவாமி திருவாய் மலர்ந்தருளினதாகப் பாவித்துப்பின்னர்,

(இதன் பொருள்) எல்லாவுலகத்திற்கும் நாதனை ஸ்வாமின்! பூஜை முடியும் வரை கிருபையோடு இந்த லிங்கத்தில் நீர் சாந்நித்தியஞ் செய்ய வேண்டும் என்பதாம். இவ்வாறு விஞ்ஞாபித்து, ஸ்வாகதார்க்கியங் கொடுத்து, இச்சமயத்தில் பஞ்சமுக முத்திரையும், பாத்தியாசமனுர்க்கியமுங் கொடுத்து புஷ்பம், அருகு, அக்ஷைதைகளேச் சாத்தித் தூபதீபஞ் சமர்ப்பித்துப் பாத்யாதி கொடுத்துச் சுத்தாபிஷேகம் செய்யப் பெற்ற இடது கையிலுள்ள அநாமிகை விரலால் லிங்கபீடத்தைப் பரிசித்துக் கொண்டு வலக்கையால் ஒரு புஷ்பஞ்சாத்தி முன் சாத்தியிருந்த புஷ்பத்தை நீக்கிக் கையைச் சுத்தஞ்செய்து, பின்னர் கெண்டி ஜலத்தால் திருவடியை துடைத்து விசேஷார்க்கிய ஜலபிந்துவை ஒரு புஷ்பத்தால் திருவடியை துடைத்து விசேஷார்க்கிய ஜலபிந்துவை ஒரு புஷ்பத்தால் திருமுடியில் நணந்து, சுத்த வஸ்திரத்தால் துடைத்து,

மந்திரமில்லாமல் ஒரு புஷ்பமும், மந்திரத்தோடு கூடிய புஷ்பமும் சாத்திப் பின்னா் இடதுகையை விட்டுச் சிறிது விபூதி தாரணஞ் செய்து, மஹாபிஷேகத்தின் முடிவில் அதிகப் பசியினுல் மூவுலகத்தையும் உண்ணுதற்குச் சமா்த்தராயிருக்கின்ருராதலின், அக்காலத்தில் நைவேத்தியஞ் சமாப்பிக்க வேண்டும். இல்ஃயாயின், பூஜிப்பவனுடைய ஆயுள், வீரியம், பலம் என்னுமிவைகளே உட்கொண்டு விடுவர் என்று சொல்லப்படுவதால் மந்திரத்தோடு கூடிய அன்னத்தை விரைவில் நிவேதித்து, ஆசமனுர்க்கியம் பாத்தியார்க்கியங் கொடுத்து, வாமதேவ மந்திரத்தால் திவ்யமான இரண்டு வஸ்திரமும், இருதய மந்திரத்தால் கவா்ண உபவீதமும் தரித்து, கஸ்தூரி முதலான வாசனு திரவியங்களேப் பூசி பனிநீர் பச்சைக் கற்பூரங் கலந்த சந்தனஞ் சாத்தி, கோளக முதலிய திவ்யாபரணமும், வாசண்யுள்ள புஷ்பங்களுஞ் சாத்தி மூன்று தத்துவங்களால் புஷ்பாஞ்சலி சாத்தி, இண்டை மாலே முதலியவற்ருல் அலங்கரித்து, இவ்வாறு சதாசிவமூர்த்தியை நன்ளுகப் பாவணேசெய்து, பின்னர் அஸ்திர மந்திரத்தால் மணியடித்து, சிகா மந்திரத்தால் தூபமும், நேத்திர மந்திரத்தால் தீபமும், திருமுடியிலிருந்து திருவடி வரையும், திருவடியிலிருந்து திருமுடிவரையும், மாற்றிச் சமாப்பித்துப் பின்னா ஆசமஞா்க்கியங் கொடுத்து, மஞோத முத்திரை கொடுத்து, மூல மந்திரத்தால் ஒரு புஷ்பஞ்சாத்தி லயாங்கம் பூஜிக்கவும். பின்னா். போகாங்கம் பூஜிக்கும் முறை வருமாறு:

பத்மத்தின் ஈசான தளத்தில் ஈசானத்தையும், கிழக்குத் தளத்தில் தற் புருஷத்தையும், தெற்குத் தளத்தில் அகோரத்தையும் வடக்குத் தளத்தில் வாமதேவத்தையும், மேற்குத் தளத்தில் சத்தியோஜாதத்தையும், மீளவும் ஈசானதளத்தில் நேத்திரத்தையும், அக்கினி தளத்தில் இருதயத்தையும், மீளவும் ஈசான தளத்தில் சிரசையும், நிருதி தளத்தில் சிகையையும், வாயு தளத்தில் கவசத்தையும், கிழக்கு முதல் நான்கு தளத்தில் அஸ்திரத்தையும் அந்தந்த மந்திரங்களினுல் தியானித்து, இவ்வாறு அங்கம், பிரத்தியங்கம், சாங்கம் உபாங்கமாகச் சிவணப் புஜித்துப் பின்னர் ஈசானுதி பஞ்சப்பிரமங்களுக்குத் தேனுமுத்திரை, பத்ம முத்திரை, திரிசூல முத்திரை, மகரமுத்திரை, சிருக் முத்திரையும், அங்கங்களுக்கு நமஸ்கார முத்திரையும் இருதய மந்திரத்தாற் கொடுத்து, பரமீகரணஞ் செய்து வெளஷட் என்னும் பதத்தை இருதியிலுடைய மூலமந்திரத்தால் ஒரு முறை புஷ்பாஞ்சலியுடன் மகாமுத்திரை கொடுத்து, பாவணேசெய்து, அங்காங்கி பாவணயுடன் நன்ளுகத் தியானஞ்செய்து இந்தச் சமயத்தில் மகாநைவேத்யம் சமாப்பிக்க, அல்லது, பஞ்சாவரண பூஜை செய்து மகாநைவேத்யம் சமாப்பிக்க.

பஞ்சாவரணபூஜை வருமாறு:- முதலாவது ஆவரணத்தில் பஞ்சப்ரம்ம ஷடங்கங்களேயும், இரண்டாவது ஆவரணத்தில் அநந்தர் முதலிய எட்டு வித்தியேசுவரர்களேயும், மூன்ருவது ஆவரணத்தில் கிழக்கு முதலாக நந்தி முதலிய எட்டுக் கணநாதர்களேயும், நான்காவது ஆவரணத்தில் கிழக்கு முதலிய எட்டுக் கணநாதர்களேயும், நான்காவது ஆவரணத்தில் கிழக்கு முதலாக வச்சிரம் முதலிய வந்தாவது ஆவரணத்தில் கிழக்கு முதலாக வச்சிரம் முதலிய ஆய்தங்களேயும் தத்தம் மந்திரங்களினுற் பூஜித்து, அனந்தாதிகளுக்கும், நந்தியாதிகளுக்கும் காலகண்டிகா முத்திரையும், இந்திராதிகளுக்கும் வச்சிராதிகளுக்கும் திரிகுல முத்திரையும் இருதய மந்திரத்தாற் கொடுத்துப் பின்னர், மூல மந்திரத்தாற் சிவணப் பூஜித்துத் தூபதீபம் சமாப்பித்து மகாநைவேத்யம் சமாப்பிக்க.

மகா நைவேத்யமாக்குமுறை வருமாறு:– வெள்ளே அரிசி யல்லாத ஏனேய அரிசியால் அன்னஞ் செய்தல் ஒருவித பலன். அரிசியால் அன்னஞ்செய்யில் அதனினும் பதின்மடங்கு பலன். தினே அரிசியில் அன்னஞ் செய்யில் அதனினும் நூறு மடங்கு பலன். குளச்செந்நெலரிசியில் அன்னஞ் செய்யில் அதனினும் ஆயிரம் மடங்கு பலன். கோதுமையரிசியில் அன்னஞ் செய்யில் அநந்த பலன். இனி அரிசியின் அளவு வருமாறு:-இரு நாழி முதல் எட்டு மரக்கால் வரை ஆத்மார்த்த பூஜைக்கு ஆகும் . அவற்றுள் குறுணி உத்தமம். அறுநாழி மத்திமம், நான்கு நாழி அதமம். இருநாழி அதமாதமம். இவ்வாறு காமிகாமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கிறது. இவ்வாறின்றி நான்குநாழி உத்தமமென்றும், இருநாழி மத்திமமென்றும் காரணுகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. இந்த முறையை அறிந்து ஷட்ரசத்தோடு கூடியதாக நைவேத்யத்தை மூலமந்திரத்தாற் சமாப்பித்து, ஆசமனம், அர்க்கியம், பாத்யம் கொடுத்துப் பின்னர் கை துடைத்தல் செய்து முகவாசங்கொடுத்துக் கற்பூர சகிதமான தாம்பூலம் சமாப்பித்து ஆசமனர்க்கியங்கொடுத்துப் பின்னர் குங்கிலிய தூரபம், ஒருகுவளே, ஏழடுக்கு முதுலான புஷ்பதீபம், நாகதீபம், ரிஷபதீபம், புருஷாமிருகதீபம், சிம்மதீபம், சூலதீபம் கூர்மதீபம், பத்மதீபம், சக்கரதீபம், கற்பகவிருக்ஷதீபம், லதாதீபம், மகரதீபம், சூலதீபம், நக்ஷத்திரதீபம், ரததீபம் என்னும் இந்தப் பதினுறு தீபமும், திருமுடிமுதல் திருவடிவரையும், திருவடிமுதல் திருமுடிவரையும் மாறிச் சமர்ப்பித்து இடையிடையே ஆசமனூக்கியங்கொடுத்துப் பின்னா் மூலமந்திரத்தால் புஷ்பசகிதமாக தூர்வாக்ஷதையாகிய நித்திய பவித்திரம் சாத்திப்பின்னர், மனவாக்குக்

காயங்களாலுண்டான பாவநிவிர்த்தியின் பொருட்டுச் சிவதத்துவம் ஆதியாக மூன்றுமுறை புஷ்பாஞ்சலிசெய்து, பின்னர், நீராஞ்சனஞ் செய்து, அதன்பின்னர் ஐந்துகுவரேமுதலான காப்பூரார்த்தியை நான்கு சுத்திசெய்தாச்சித்து திக்குபந்தனம் முதலாகத் தூப தீபமுடிவாகப் பூஜைசெய்து இரண்டுகைகளாலும் இருதயமந்திரத்தால் எடுத்துச்சுத்திசெய்து திருவடிமுதல் திருமுடிவரையும் மாற்றிச் முன்றுமுறை சமர்ப்பித்து திருவடிவரையும் ஆசமஞர்க்கியங்கொடுத்துப் பின்பு நிம்ப பத்திரம், தூர்வை, கார்பாசபீஜம் அஃதாவது பருத்திக்கொட்டை, புஷ்பம் இவைகளே ஒருபாத்திரத்தில் வைத்துக் கவச மந்திரத்தால் மூன்றுமுறை சுத்திசெய்து பின்னா் பிருகிமுத்திரையால் விபூதியை மூன்றுமுறை சுத்தித்தட்டி அக்கினியிலிட்டுச் சிவபெருமானுக்குத் தரிக்கவேண்டும். பின்னர், நிவபாறுக் ബി தൌ കം ബൗഗസാബ ചെ வா@ைா உந்தலை து நக்குயா கி வ வ வாக நி 

सितभूतं सुगन्धश्च भस्म निर्वालुकं ततः । अङ्गुष्ठानामिकाभ्यान्तु तिलकं मुखपश्चके ॥ फाललोचनमध्ये तु रक्षया किं प्रयोजनम् । ललाटनयनस्योध्वें रक्षां शंभोः प्रदापयेत् ॥

இதன் பொருள் வெண்மையும், வாசணேயுள்ளதாயும், மணலில்லாததாயும் இருக்கின்ற பஸ்மத்தை ஈசாஞதி ஐந்துமுகங்களிலும் சாத்தவும், புருவங்களின் மத்தியில் ரக்ஷைசெய்வதிஞல் பிரயோஜனமில்லாமையால் நெற்றியில் ரக்ஷையைச் செய்ய வேண்டும்

என்னுங் காமிகாமவசனப்படி சிவபெருமானுக்கு மூலமந்திரத்தால் அந்தந்தத் தானங்களிலே விபூதிதரித்து கரசுத்தி நிமித்தமாக இடைநடுவே அஸ்திரமந்திரத்தை உச்சரித்துப் பின்னர் கண்ணுடி, குடை, சாமரம், விசிறி, பணவிசிறி, ஆலவட்டம் இவைகளே ஈசான முதலிய மந்திரங்களால் சமர்ப்பித்துப் பின்னர் அநந்தர் முதலானவர்களால் தோத்திரஞ் செய்யப்படுபவராகச் சிவபெருமானத் தியானஞ்செய்து மூலமந்திரத்தால் புஷ்பாஞ்சலி மூன்றுசாத்திப் பஞ்சமுகி முத்திரை, தேனுமுத்திரை, மஹாமுத்திரைகளேக் கொடுத்துச் சிவபெருமானப் பிரார்த்தித்து ஜபித்து நிவேதிக்க வேண்டும்.

ஜபமா இயை நிரீ க்ஷண முதலாக நான்கு சுத்திகள் செய்து, இருதயமந்திரத்தாலர்ச்சித்து வலதுகையாலெடுத்து, இடதுகையில் புஷ்பம்வைத்து, மறைக்கும் ஆடையால்மூடி, குருமுகமாகக் கேட்டமூலமந்திரத்தால் ஜபித்துப் பின்னர் அந்தபுஷ்பத்தை வலதுகையில் வாங்கி அர்க்கிய ஜலத்தைவார்த்து, ஒம் ஹாம்

> சுதசு மாங்கு சுரி ஸீர்சு இ ஸிது ஹுர்சை 8 மாழ ஃ பாண்டாலீ இ சுர்ச் இசு 8 ப நான் 9 நான் 9 பான் 9 பான்

ஒம் ஹாம்

गुह्यातिगुह्यगोप्ता त्वं गृहाणास्मिन् कृतं जपम् । सिद्धिर्भवतु मे येन त्वत्प्रसादात् त्विय स्थिते ॥

ஒம் ஹாம்

यत्किश्चित्कर्म हे देव सदा सुकृतदुष्कृतम् । तन्मे शिवपदस्थस्य भुङ्क्ष्व क्षपय शङ्कर ॥

ஸிவொ ங்குதி ஸ்வர்சு எஸிவஸ்ய் உண்கள் இத் இுக்கி ! ஸிவா ந்டதா ஸிவா ஹாக்கா ஸிவஸ்வர்தித்∘ இும்கி ! ஒம் ஹாம்

> शिवो दाता शिवो भोक्ता शिवस्सर्विमिदं जगत् । शिवो यजित सर्वत्र यश्शिवस्सोऽहमेव तु ॥

(இந்த சுலோகங்களின் பொருள்வருமாறு:-) குஹ்யம் அதிகுஹ்யம் முதலிய மந்திரதத்துவங்களீனத்தையுங் காப்பவர் நீரே. ஆகையால் எல்லாவற்றையும் காப்பதால் இந்த இடத்தில் எங்களாற் செய்யப்பட்ட ஐபத்தையும் ஏற்றருளவேண்டும். எந்த ஐபமானது உம்மிடத்தில் இருக்கின்றதோ அதுகொண்டு உம்முடைய பிரசாதத்தால் எனக்குச் சித்தி நிச்சயமாயுண்டாகும். ஆதலால் என்னிடத்தில் கருணேயால் அந்த ஐபத்தை ஏற்றுக் கொள்ளும். உம்முடைய திருவடியின்கீழிருக்கும் என்னுற் செய்யப்பட்ட புண்ணிய பாவரூபமான கன்மங்களே நீர் ஏற்றுக்கொண்டு அவை என்னேப் பந்திக்காதபடி அவற்றை நாசஞ் செய்யவேண்டும். சிவனே எல்லாவற்றையும் தருகிறவன். சிவனே

எல்லாவற்றையும் அநுபவிக்கிறவன் எல்லாவுலகமும் சிவனே. எல்லாவுலகத்திலும் பூசைகொள்பவரும் சிவனே. அத்தகைய சிவனே சிவனே நான் என்பதாம்.

இந்தப்பிரகாரம் தோத்திரஞ்செய்து, முழங்காஃப் பூமியில் வைத்துக்கொண்டு மூலமந்திரத்தால் உற்பவமுத்திரை செய்து சிவனுடைய திருவடி மூலத்தில் இந்தத் தோத்திரங்களேச் சமாப்பித்துப் பின்னா் பிரமாங்கங்களுக்குத் தசமாம்சம் செபித்து நிவேதித்துப் பின்னா் காமியமந்திரபூஜை செய்கிறேனென்று சிவபெருமானுக்கு விஞ்ஞாபித்து, அநுக்ஞைபெற்று அவர் எழுந்தருளியிருக்கின்ற பத்மத்தினுடைய தெற்குத்தளத்திற்குக் கீழாகச் சமீபத்தில் இடதுபக்கத்தில் கௌரியாதி ஸ்திரீரூப மந்திரசத்திகளேயும் அர்ச்சித்துத் தனக்குத் தெற்குத்திக்கில் மிருத்புஞ்சயர் முதலிய புருஷவடிவமான மகாதேவாகளேயும், நடுச்சந்தியில் அா்த்தநாாீசுவர மகாதேவரையும் அர்ச்சித்துத் தனக்கு அபீஷ்டமான சாத்தியமந்திரங்களேயும் சக்திக்குத் தகுந்தவாறு ஜபித்துச் சிவபெருமானின்பொருட்டு நிவேதித்துப் பின்னர் தேவகுருவுக்கு மேற்குப்பக்கத்தில் யோகபீடம் வித்யாபீடம் பூஜித்து இருதயத்தில் அஞ்சலிசெய்துகொண்டு வித்யாபீடத்திலிருக்கிற சிவனே நமஸ்கரித்துப் பின்னர் தேவகுருவுக்கு அக்கினித்திக்கில் ஷடுத்தாசனம் அதிலே தன்குருவைப் பூஜித்து, எப்பொழுதும் பக்குவர்களாயிருக்கிறவர்களுக்கு ஞானரூபமாக அநுக்கிரகஞ் செய்பவராயும், சத்தியுடன் கூடினவராயுமிருக்கிற ஆசிரியரின் திருவடிகளுக்கு நமஸ்காரம் என்று தோத்திரஞ்செய்து நமஸ்கரித்து மூன்று புஷ்பாஞ்சலிகளால் சிவீன அர்ச்சித்து சிவாகமமுதலானவற்றில் தனக்குத் தெரிந்த தோத்திரங்களால் சிவணத் தோத்திரஞ்செய்து, எழுந்திருந்து மூன்றுமுறை பிரதக்ஷிணஞ்செய்து, பின்னர் சாஷ்டாங்கமாக நடிஸ்கரித்து எழுந்திருந்து தனக்கு வேண்டியவற்றைப் பிராத்தித்துக் கொண்டுப் பின்னர் அக்கினிகாரியஞ்செய்யச் சக்தியுடையவளுகச் சிவண பிரார்த்தித்து,

പ, ഫ് ഉട നം ചെ എപ്പെട്ടാല കുടുത്തു പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായില് കുടുത്തു പ്രത്യായില് പ്

प्रसीद मम शंभो श्रीप्राप्तये त्रप्यतेऽनलः । अशक्तश्चेदहं स्वामिन् अष्टपुष्पैस्तदास्तु मे ॥

(இதன் பொருள்) ஈசா! அக்கினிபகவான் எவ்விதமாகத் திருப்தியடைவாரோ அவ்விதமாகத் தேவரீர் அநுக்கிரகஞ்செய்ய வேண்டும். அக்கினிக்காரியஞ் செய்யக் சக்தகை நானில்லாவிடில் அஷ்டபுஷ்பங்களால் அந்த ப்ரீதியானது எனக்குண்டாகட்டும் என்பதாம். இவ்வாறு விஞ்ஞாபித்து அர்க்கிய பாத்திரத்தைக் கையில் வைத்துக்கொண்டு கீழ்க்கண்டவாறு அக்கினி காரியஞ்செய்து முடிக்கவும். ஏதேனும் காரணத்தால் அக்னிகார்யம் செய்யமுடியாவிடில் எட்டு புஷ்பங்களால் அக்னிகார்யம் செய்தபலன் உண்டாகும். பின்னர் சிவனுக்குச் சமீபத்தில் வந்து ஆசனத்திலிருந்து

ളൂളിത്വായ ത്നം പ്രൂമു് തംജുടംജുരുള്ക് ഉ ഉയ്യം പെരുവോല ഒസ മംതും തുപ്പേഴ്ച ന പെക്ടാത്സെഖളുലാനിലാള്ും തംലിമം നമ്സ ലിമു ബ്രാവെട് ജാബെതു വാമുവ വാരു ഉ സിത പ്രൂട്ടം സ്ക്റ്റോള് മ്യോപം തംജിമം മഖ I

यत्कृतं यत्करिष्यामि तत्सर्वं सुकृतं तव । विश्वगोप्ता त्वमेवासि नान्यो नाथो हि मे शिव।। पूजाहोमादिकार्याद्यैः सुकृतं यन्मया कृतम् । तत्फलं परमेशान मया तुभ्यं समर्पितम् ॥ तत् गृहाण स्वयं प्रीत्या भुक्तिमुक्तचर्थमस्तु मे।

(இதன் பொருள்) ஓ ஈசா! யாதொன்று என்னுல் செய்யப்பட்டதோ, யாதொன்றை நான் செய்யப்போகிறேனே அவையாவும் உம்முடைய புண்ணியமே. உலகத்தை இரக்ஷிப்பவர் நீரே. உம்மையின்றி என்னே இரக்ஷிப்பவர் யாருமில்லே. பூஜை ஹோமம் முதலிய கார்யங்களால் யாதொரு புண்யம் என்னுல் செய்யப்பட்டதோ அப்புண்யத்தின் பலமானது என்னுல் தங்களிடம் சமர்ப்பிக்கப்பட்டது. அந்த புண்ணியத்தின் பலத்தை கிரஹித்துக்கொண்டு எனக்குப் போக மோக்ஷத்தைத் தந்தருள வேண்டும் என்பதாம்.

இந்த இரண்டு ச்லோகங்களேயும் படித்து முழங்காஃப் பூமியில்வைத்துச் சுகாசனமாகவிருந்து அஷ்டபுஷ்பங்களாலர்ச்சித்துச் சிரசில் அஞ்சலியோடு நமஸ்கரித்துப் பின்னர்ச் சத்தியோஜாதமுதலான பஞ்சப்பிரம மந்திரங்களாலும் மூலமந்திரத்தாலும் அர்ச்சித்து, சுவாகா என்னும் பதத்தை இறுதியிலுடைய மூலமந்திரத்தால் அங்காங்கி பாவமாகப் பராங்முகார்க்கியங்கொடுத்துப் பின்னர், ஆவரணதேவர்கள் காமியதேவர்களுக்கும் பராங்முகார்க்கியங்கொடுத்து, லிங்கத்திற் சேர்த்துத் தன்னுடைய தானங்களிலுள்ள ஆசஞர்ச்சஞதி மந்திரங்களேயும் பீடத்திற் சேர்த்துப் பின்னர் நமோந்த மூலமந்திரத்தால் சிவனே அர்ச்சித்து ரக்ஷாவகுண்டனஞ்செய்து வௌஷடந்த மூலமந்திரத்தால் தேனுமுத்திரை கொடுத்து அஞ்சலியோடு கூடிய கையையுடையவனுப்

ഉള്ളം ഫ്രൈം കിം ചാത്രം ഇക്കിെ ഇരം ഉല്ലെയുന്ന । ചെട്ടൗജിടം ഉലന ഒളെഖ ഖനിഖൗത്തിച്ചും കുളക്കും ഒഉ ॥ കുഎകം ഖനഖിയികം ഖനഖി

ണുന്ന് യാല് ക് പ്രത്യ ഒടു പ്ര സെ ബ് ക് ക് ക് ക് ക് ക് ക് ക് പൂര് പ്രത്യാക്ക് ക് ക്

मन्त्रहीनं क्रियाहीनं भक्तिहीनं महेश्वर ।
यत्पूजितं मया देव परिपूर्णं तदस्तु मे ॥
न्यूनं वाप्यधिकं वापि यन्मया मोहतः कृतम् ।
सर्वं तदस्तु संपूर्णं त्वत्प्रसादात्प्रभो मम ॥
अपराधसहस्राणि क्रियन्तेऽहर्निशं मया ।
दासोऽयमिति मां मत्वा क्षमस्व परमेश्वर ॥
स्वामिन् क्षुद्रेण दासेन मलीमसिधया मया ।
कदिथितोऽसि यद्भक्तिलेशात् प्रीतः क्षमस्व तत् ॥

(இதன் பொருள்) ஓ மகேச்வர! மந்திர சூன்யமாயும் க்ரியா சூன்யமாயும் பக்தி சூன்யமாயும் யாதொரு பூஜை என்ஞல் செய்யப்பட்டதோ அந்தப்பூஜையானது பூர்த்தியடையும் வண்ணம் அருள்புரியவேண்டும். யான் அறியாமையால் பூஜையை அதிகமாவது குறைவாகவாவது செய்திருப்பினும் அந்த பூஜையானது தேவரீர் அனுக்கிரக விசேஷத்தால் பூர்த்தியாகவே பாவிக்க வேண்டும். அல்லும் பகலும் அனேகம் அபராதங்கள் செய்யும் என்னேத் தாஸன் என்று எண்ணி தேவரீர் அவ்வபராதங்களே கூடியித்துக் கொள்ளவேண்டும். அசுத்தமான புத்தியையுடைய சிறியனுன தாஸளுகிய என்னுல் செய்யப்பெற்ற சிறிய பக்தியால் தேவரீர் சிரமமுற்று இருக்கின்றீர். அவ்வபராதங்களே க்ஷமித்துக் கொள்ளவேண்டும் (என்பதாம்) இவ்விதம் சிவபெருமானிடம் பிரார்த்தித்துப் பின்பு **உக்ஷி ண**் ഉത്തിബന്ധബ്ബ வாஜ்ஹ்ஸ் 0 கலெயவ ടക് 2 പൂർ എന്നു മുക്കും അത്രായ കാ வைாஜவெகி ഷം <sub>ന</sub>ംക്ള≋ീழുന<sup>ം</sup>ജും ചാൽഎന്യി സജീ एർ । தது ஹ. வஜபுயிகூர து நிரொ*ய*ானுயஜு ஆயா II ചി ബെജപൂ ് ൈളം ന നി ന സേ എത്തു തി ഭാ ച നെ स அருவா திவிக்கிய**ை**றிய ஆரியை உடிய மைகளாடு ടണ്ടെട്ടത്തു വേകു ഉള്യാളബും വെ വിക്കുന്നു ।

दक्षिणं मणिबन्धश्च वामहस्तं तथैव च।
मध्यमादित्रयं तत्तत्तलमध्ये तु योजयेत् ॥
अङ्गुष्ठतर्जनीयुक्तं पुष्पत्रयविसर्जनम् ।
तत्पुष्पं वर्जयित्वा तु निरोधाह्वयमुद्रया ॥
एवं विसर्जनीमुद्रा शिरस्यञ्जलिमाचरेत् ।
अथवा दिव्यमुद्राभ्यां क्षिप्त्वा मुक्त्वा सुमद्रयम् ॥
मस्तकेऽञ्जलिमाबध्य दद्याद्रध्यं पराङ्गुखम् ।

என்று அம்சுமாளுகமத்தில் கூறியவண்ணம் வலது மணிக்கட்டையும் இடதுகையையும் அவ்விதமே நடுவிரல் முதல் மூன்று விரல்களேயும் அந்த அந்த அங்கங்களின் மத்தியப்ரதேசத்தில் சேர்க்கவேண்டியது. பின்பு கட்டைவிரல் சுட்டுவிரல் இவைகளேக்கொண்டு மூன்று புஷ்பங்களே லிங்கத்தின் மூர்த்தியில் சமர்ப்பித்து நிரோதமென்னும் பெயருடைய முத்திரை செய்து கொண்டு சிரசில் அஞ்சலிபந்தனம் செய்யவேண்டியது. அல்லது இருகைகளிலும் திவ்யமுத்திரை செய்துக்கொண்டு லிங்கத்தின் மூர்த்தியில் இரண்டு புஷ்பங்களேச் சமாப்பித்து பின் நமஸ்காராஞ்சலி செய்துகொண்டு விசேஷார்க்கிய ஜலத்தால் பராங்முகார்க்கியம் கொடுக்கவேண்டியது. அதன்பின்னர், தேஜோமயமாக மூர்த்தியைப் பாவித்துத் தன்னுடைய இருதயத்திலே சேர்த்துப் பின்னர்ச் சாமான்யார்க்கிய பாத்திரத்தை இடதுகையில் அந்த ஜலத்தினுல் யோகபீடம், வித்யாபீடம். வைத்து

குருமுதலானவர்களுக்கு பராங்முகார்க்கியங் கொடுத்து அந்தந்த மந்திரங்களேயும் தன்னுடைய இருதயத்தில சேர்க்க வேண்டும். பின்னர் இரண்டுகைகளேயுஞ் சுத்தஞ்செய்து, கையிலுள்ள ஈரத்தை நன்ருகமாற்றி

> ലെപ്പുലാ മുള്ള മുള്ള പ്രമുത്തു വ പ്രമുത്ത പ്രമുത്തു പ്രമുത്തു പ്രമുത്തു പ്രമുത്തു പ്രമുക്കു വ പ്രമുക്കും വാധ്യാക്കും വ

प्रत्येकन्तु समादाय सर्वं बेरं सपुष्पकम् । वस्त्रेण वर्मणाच्छाद्य पेटिकापार्श्वतो न्यसेत् ॥ गजास्यादि यथान्यायं पश्चाद्देवन्तु मध्यतः । शिवमन्त्रमनुस्मृत्य लिङ्गं सङ्गाह्य देशिकः ॥ चित्रवस्त्रेण संवेष्ट्य पेटिकामध्यमे न्यसेत् । अपिधानं तु संयोज्य भीमरुद्रं स्मरेत्तदा ॥

என்று அம்சுமான் ஆகமத்தில் கூறிய வண்ணம் பரிவார தேவதைகளுடன் சிவலிங்கத்தேவரை ஒவ்வொன்ருக புஷ்பத்துடன் எடுத்து கவசமந்திரத்தை உச்சரித்து வஸ்திரத்தால் மூடி பெட்டகக் கோயிலின் பக்கத்தில் வைக்கவேண்டியது. விக்னேச்வரர் முதலிய பரிவார தேவதைகளே கிரமப்படி வைத்தபின், அவர்களின் மத்தியில் சிவலிங்கதேவரை வைக்கவேண்டும். பின் சிவமந்திரத்தை நிணத்துக் கொண்டு லிங்கமூர்த்தியை எடுத்து சித்திரவஸ்திரத்தால் மூடி பெட்டகக் கோயிலுக்குள் பரிவாரத் தேவதைகளுடன் எழுந்தருளச் செய்ய வேண்டும். பின்பு பெட்டகக் கோயிலே மூடி பெட்டகக்கோயிலாகிய கர்ப்பக்கிருகத்திற்கு ரக்ஷார்த்தமாக பீமருத்திரணே தியானம் செய்து உது உரு உரசாலை யுக்கை வீரார்த்த வாலா வைக்கவேக்கி

चतुर्भुजं त्रिणेत्रश्च वरदाभयसंयुतम् । छत्रचामरसंयुक्तं भीमरुद्रं समर्चयेत् ॥ (இதன் பொருள்) நான்கு கைகளேயுடையவரும், மூன்று நேத்திரங்களேயுடையவரும் வரம் அபயம் இவைகளே கையிலுடையவரும், சத்திரம் சாமரம் இவைகளேயுடையவருமான பீமருத்திரணே அருச்சிக்க வேண்டும். ஓம், ஹாம் பீமருத்ராய நம: என்று சொல்லிக் கொண்டு பீமருத்திரரை ஒரு புஷ்பத்தால் அருச்சித்து கிரகரக்ஷையை விக்ஞாபித்து பின்பு கிழக்கு முகமாகத் திரும்பி அர்த்தசந்திராகாரமாக மண்டலமிட்டு அம்மண்டலத்தில் ஆசனமூர்த்தியைப்பூசித்து அதில்,

ளு பா வி தப் கா மா நா நா வணி வை திர் பா முடி இட்ப \$ ஆட்டி வணு ந்தனி த்தி வணி சு இணி சி இட்ப \$ ஆட்டி வணு ந்தனி திரு விற்கு இது விற்கு இது விற்கு இது விற்கு கிற்கு விற்கு கிற்கு விற்கு கிற்கு விற்கு விற்

ബാള്ളതു ലഹം ബന നിധനേച്ച ജായ്യുന്നും ക്കുറ്റു പ ബായ്യുത്തായുന്നും അയുമ്പയു മച്ച പ്ക്കും വ പ്രാംബ പോള്ക്കും വിധാര്യായും പ്രാംഗ്യായും പ്രാംഗ്യായും പ്രാംഗ്യായും ക്രാംഗ്യായും പ്രാംഗ്യായും പ്

रुद्रकोपाग्निसंभूतं चण्डं कज्जलसन्निभम् । शूलटङ्कथरं रौद्रं साक्षसूत्रकमण्डलुम् ॥ व्याळयज्ञोपवीताडचं चतुर्वक्त्रं चतुर्भुजम् । मुखोद्गीर्णमहाज्वालं रक्तं द्वादशलोचनम् ॥ जटामकुटखण्डेन्दुमण्डितं फणिकङ्कणम् । श्वेतपद्मासनासीनं भक्तिप्रौढार्तिनाशनम् ॥

यद्वा

त्रिणेत्रं चतुर्भुजश्चैकवक्तं विशदवाससम् । प्रलम्बमानदक्षांष्रिं आसीनान्यपदान्वितम् ॥ जानूर्ध्वविलसत्पाणिं सव्यहस्ते तु टङ्ककम् । हृदञ्जलिकरं वाथ ध्यायेचण्डेश्वरं त्विति ॥

(இதன் பொருள்) உருத்திரனின் கோபாக்னியிருந்து உண்டானவராயும், கருமை வண்ணமுடையராயும், சூலம், டங்கம் இவைகளேத் தரித்துக்கொண்டு இருக்கிறவராயும், பயங்கரராயும், அக்ஷமாலே கமண்டலம் இவைகளுடன் கூடினவராயும், வியாளம், யக்ஞோபவீதம் இவைகளேயுடையவராயும், நான்கு முகங்களேயும் நான்கு கைகளேயும் முகத்தில் கக்குகிற பெரிய ஜ்வாலேயையும், சிவப்பு வாணத்தையும் பன்னிருகண்களேயுமுடையவராயும், சடையின் கிரீடத்தில் அர்த்தசந்திரனுல் அலங்கரிக்கப்பெற்றவராயும், சர்ப்பங்களால் செய்யப்பெற்ற காப்புகளேயணிந்தவராயும், வெண்தாமரையில் உட்கார்ந்துகொண்டு இருக்கிறவராயும், பக்தி செய்யும் பொழுது நேரிடும் பெரிதான பீடைகளே நாசம் செய்கிறவராயும் இருக்கும் சண்டேசுவரரை யென்ருவது, அல்லது மூன்று நேத்திரங்களே யுடையவராயும், நான்கு கைகளேயுடையவராயும், ஒருமுகமும் வெண்மையான வஸ்திரத்தையுமுடையவராயும், வலதுகையைத் தொங்கும்படி செய்து கொண்டு இருக்கிறவராயும், ஒருகாலால் உட்கார்ந்து கொண்டு இருக்கிறவராயும், முழங்காலின் மேல் பிரகாசிக்கும் கையையுடையவராயும், வலதுகையில் டங்கமென்னும் ஆயுதத்தையுடையவராயும், ஹிருதயத்தில் அஞ்சலிபந்தனம் செய்துக் கொண்டிருக்கிறவராயும் இருக்கும் சண்டேசுவரரை யென்ளுவது தியானம் செய்யவேண்டியது என்பதாம். இவ்விதம் தியானம் செய்து சாஷ்டாங்கமாக சண்டேசுவரரை நமஸ்கரித்து

െ ത്രൂര് ചായും കാരും താരും പുരുത്താക്കുന്ന പ്രത്യാക്കുന്നു. പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു. പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു. പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു. പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു. പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു. പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു. പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു. പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു. പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്ക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നുന്

## लेह्यचोष्यान्नपानादि ताम्बूलं स्रग्विलेपनम् । निर्माल्यभोजनं तुभ्यं संप्रदत्तं शिवाज्ञया ॥

(இதன் பொருள்) தின்பதற்கும் உருஞ்சுவதற்கும் உரித்தான அன்னம் பானம் முதலியவைகளேயும் தாம்பூலம் மாலே சந்தனம் முதலியயைவகளேயும் நிர்மால்யபோஜனமாக சிவபெருமானின் ஆக்ஞையிஞல் என்ஞல் உமக்குச் சமாப்பிக்கப்பட்டது. இவ்விதம் சொல்லிக் கொண்டு சிவநிர்மால்யம் சமாப்பித்து

न्यूनाधिकं कृतं मोहात् परिपूर्णं तदस्तु मे॥

(இதன் பொருள்) ஓ சண்டேசுவரா ! உம்முடைய ஆக்ஞையினுல் இந்த எல்லாக்கிரியா காண்டமும் என்னுல் செய்யப்பெற்றது. குறைவாகவாவது அதிகமாகவாவது அறியாமையால் செய்திருப்பினும் அதைப் பொறுத்துக்கொண்டு பூர்த்தியடைந்ததாகவே செய்ய வேண்டும் என்பதாம். இவ்விதம் சண்டேசுவரருக்கு விக்ஞாபித்து உத்தாபித்துப் பின்பு அர்க்கிய பாத்திர ஸ்தானமந்திரங்களே ஹிருதயத்திலே சேர்த்து நிர்மால்யசோதனம் செய்து பின்பு ஆசமனம் செய்வதுடன் ஜலாகிதமாக திருநீறு தரித்துக்கொண்டு கரன்யாசம் செய்து ஒருதடவை மந்திர சம்ஹிதைகளே ஜபித்து

त्रिसप्तवारमावृत्य पूजान्ते नियमेन तु ।
पूजाफलं तदाप्नोति ह्यघोरशास्त्रभाषितम् ॥
अघोरानापरो मन्त्रो कलिमासाद्य सिद्धिदः ।
अघोरार्पितचेता यो मुक्तिभाक् स च नान्यथा ॥

(இதன் பொருள்) பூஜையின் முடிவில் நியமத்துடன் இருபத்தொருமுறை அகோரமந்திரத்தை ஜபித்தால் பூஜாபலத்தை அப்பொழுது தான் அடைகிருன். அகோரத்தைக்காட்டிலும் பிறிதொரு மந்திரமும் கலியில் சித்தியைக் கொடுக்காது. எவன் அகோர மந்திரத்தில் அர்ப்பணம் செய்யப்பெற்ற சித்தத்தையுடையவஞை விருக்கின்றுறே அவன் முத்தியைச் சந்தேகமின்றி அடைவான். இல்ஃலயேல் ஒருக்காலும் முத்தியை யடைய மாட்டான் என்பதாம்.

இந்த வாக்கியப்படி அகோர மந்திரத்தையும் பிராயச்சித்தமாக இருபத்தோருமுறை ஜபித்துப் பின்னர் எழுந்திருந்து கபிலபூஜை பண்ணிப் பசுவிற்குக் கவளங் கொடுத்துப் பின்னர்த் தன்னுடைய குருவை நமஸ்கரித்துக் குருபத்தினி, குருபுத்திரர்களேயும் நமஸ்கரித்துக் குருவினுடைய வேலேக்காரரையும் இனியமொழிகளால் மகிழச் செய்து, சிவாகமபூஜை செய்து, சூரியணப் பார்த்து சிவாலயசேவைசெய்து பின்னர் வீட்டில் சிவாகம பாராயணஞ் செய்ய வேண்டும். இவ்வாறு ஆன்மார்த்த சிவபூஜைபின் முறைமையறிந்துக் கொள்க. இந்த சிவபூஜை சிவதீக்ஷையோடு கூடிய அவாந்தர சைவராகிய சூத்திரருக்குக் கிடையாது. எவ்வாறெனில்

காமிகாமத்தில்,

அஷ்தி-் முத்டோகியை இருகாயில் வரி வை விருவியில் விருவியில் விருவியில் விருவியில் விருவியில் விருவியில் விருவியில் 11 പ്രായ്യായ പുടുത്തു വാരു തുറില്ലായി വരു ഉപ്പു ഉപ്പു വരു വരു തുടുത്തു വരു തുറില്ലാ വരു വരു വരു വരു വരു വരു വരു വ

अष्टित्रंशत्कलान्यासं शिवगायित्रमेव च । वामादिशक्तिमन्त्राणि हित्वा सर्वं समाचरेत् ॥ प्रणवं बीजवर्णांश्च व्याहृतीपदमन्त्रकम् । गायत्रीं वेदमन्त्राणि शूद्रस्त्यकृत्वान्यदाचरेत् ॥ சகலாகமஸாரஸங்கிரகத்தில்

> யு ஓாணா2ம நித√கா2√யஐநை நா்வை வீஐ்் விநா

ஹிஷதி - மக்டைத்கஸி து தமா நிர்வன் வெரிம் தத்தி

வாவத் மான %பக் ஷ நாள ஓின் எவ்பித்த வில் மா

ஸுராவின் வுடா வ வெர்க்சு ர வூடியில் இரு விராவில் வி

शूद्राणामथ नित्यकाम्ययजने नादश्च बीजं विना ह्यष्टित्रिंशकलात्मकस्य तु तथा न्यासश्च शैवीं ततः । गायत्रीश्च पदात्ममन्त्रयजनं वामादिशक्तचात्मकं भूरादिश्च विना च शेषमपि यत् ग्राह्यन्तथा कारणे ॥

அஜிதாகமத்தில் வணபாடூசாநு ஸாவெண வியியப்ச வு. ஜிரூலி தெ ப ஸ டீவை ஸைவப்வணபாநாசாகுசாணா் வியீயதை ॥

> वर्णाश्रमानुसारेण विधिर्यत्र प्रदृश्यते। स एव सर्ववर्णानामाश्रमाणां विधीयते॥

பிறிதொருகிரந்தத்தில் யராஸுவியி உது இடு வத அதை காற அராக ப மதாயு நடிரகை வொரை வலைக் கூறுராதது யடு

> यदशास्त्रविधिमुत्सृज्य वर्तते कामचारतः । गतायुर्नरके घोरे वसेत् कल्पशतत्रयम् ॥

## (இதன் பொருள்) **காமிகாமத்தில்**

முப்பத்தெட்டு கலாநியாசங்களேயும் சிவகாயத்திரியையும் வாமை முதலிய சக்திகளின் மந்திரங்களேயும் பிரணவத்தையும் பீஜவர்ணங் களேயும் வியாஹிருதிகளேயும் காயத்திரியையும் வேதமந்திரங்களேயும் சூத்திரஜாதியா அனுஷ்டியாது மற்ற ஆகமோக்தமான காமாக்களே அனுஷ்டிக்க வேண்டும்.

#### சகலாகமஸாரஸங்கிரகத்தில்

நித்தியவிதியிலும் காமியவிதியிலும் சூத்திரஜாதியார் நாதமந்திரங்களேயும் பீஜாக்கரங்களேயும் முப்பத்தெட்டுக் கலாநியாசங் களேயும் சிவகாயத்திரியையும், வாமை, ஜியேஷ்டை முதலிய சக்திகளின் மந்திரங்களேயும் ஒம் பூ: முதலிய வியாஹிருதிகளேயும் விலக்கி மற்றக் கர்மாக்களேத்தான் அனுஷ்டிக்கலாம். இவ்விதமே காரணுகமத்திலும் கூறப்பட்டிருத்தல் காண்க.

### அஜிதாகமத்தில்,

வருணுச்சிரமத்தை அனுசரித்து எந்தவிஷயத்தில் விதியானது காணப்படுகின்றதோ அவ்விதமே எல்லாவருணத்தாரும் ஆச்சிரமஸ்தர் களும் அனுஷ்டிக்கவேண்டியது.

## பிறிதொருகிரந்தத்தில்

எவன் சாஸ்திரத்தின் வரம்பைமீறி இஷ்டப்படி நடந்துக்கொள்கிருனே அவன் இறந்து பயங்கரமான நரகத்தில் முன்னூறு கற்பகாலம் வசிப்பான் இவ்வாறு கூறியிருத்தல் காண்க. (74–89)

(அ–கை) இரண்டு சுலோகங்களால் பஞ்சமுக சதாசிவத்தியானங் கூறுகின்முர்

> க்கூரிணை வாகலாசை வடையை வாகலாசை வையை வாகலாகம் வையை வாகலாகம் வி வாகு வாகலாகம் வி வாகலா வாகலாகம் வி வாகலா வி தகம் வாகலா வாகலாகம் வி வாகலாகல் வாகலா வாகலாகம் வாகலாக வாகலாகம் வாகலாகம் வாகலாக வாகலாகம் வாகலாக வாகலாகம் வாகலாகலாகம் வாகலாகம் வாகலாகலாகம் வாகலாகம் வாகலாகம் வாகலாகம் வாகலாகம் வாகலாகம்

ചെയെം തുഷ്കിയം രൂന്ദു നഴും ന പൊയ്യാന് അത്വയായുട്ടായില്ലായുള്ള എത്. പ്രൂട്ടായില്ലായുള്ള പ്രൂട്ടായിക്കായുള്ള പ്രൂട്ടായിക്കായുള്ള പ്രൂട്ടായിക്കായുള്ള പ്രൂട്ടായില്ലായുള്ള വരു വരു പ്രൂട്ടായില്ലായുള്ള പ്രൂട്ടായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലാത്രത്ത്യവ്യവ്യവ്ലാത്യവ്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ലായില്ല

ईशानादिपयो हिरण्यमधुलिङ्क्तेन्दुकान्तं सदा बिभ्राणं मुखपश्चकं सिततनुं मासार्धनेत्रं शिवम् । गङ्गाचन्द्रधरं दशायुधकरं शक्तचादिशक्तचन्तत् मन्त्रायत्तमहामहानसवरं शोणाङ्किपाणिं भजे ॥९०॥ शूलं खट्वाङ्गशक्ती वरमभयकरं दक्षिणे वामभागे बीजापूराक्षमालाडमरुकफणिराडुत्पलान्यादधानम् । तिस्रस्ताश्शक्तमस्ताश्चिदखिलविसृतिं सर्वबीजावनं तत् पूर्तिं सर्वाक्षचेष्टाप्रकृतिमखिलगं मानसं लिक्षतं यै: ॥९१॥

ஈசானமுகம் பால்நிறமென்றும், தற்புருஷமுகம் சுவா்ண நிறமென்றும், அகோரமுகம் வண்டு நிறமென்றும், வாமதேவமுகம் இரத்தநிறமென்றும், சத்தியோஜாதமுகம் சந்திரநிறமென்றும் இவ்வாறு பஞ்சமுகங்கஃாயும் பதினேந்து கண்கஃாயும் உடையவராயும், சுத்தமான வெண்மை நிறமுடைய திருமேனியுடையவராயும், கங்கையிணயும், சந்திரக‰யிணயும், தரித்துக்கொண்டு, பத்துத்திருக்கரங்களும், அவற்றுள் வலதுபக்கத்தில் சூலம் கட்டுவாங்கம், சத்தி, வரதம், அபயமும், இடதுபக்கத்தில் மாதுளம்பழம், உருத்திராக்கமாஃ, உடுக்கு, நாகம், நீலோற்பலமும் ஆகிய பத்து ஆயுதங்களேயுந்தரித்துக்கொண்டு திருக்கை திருவடிகள் சிவந்தநிறத்தையுடையதாகவும், சத்தியாதி சத்திவரையுள்ள பத்மாசனமாக எழுந்தருளி மிக மகிமை வாய்ந்த ஆசனத்தில், யிருப்பவராகவும், இச்சா ஞானக் கிரியாசத்திரூபமாயும், எல்லா வுயிர்களிடத்தும் வியாபகமாயும்., எல்லாவுயிர்களேயும் இரக்ஷிக்கிற வராயும் பிரசித்தமான எல்லாவற்றையும் பூர்த்திசெய்கிறவராயும், எல்லா இந்திரியங்களின் சேட்டைக்கும் காரணமாயும் எல்லாவற்றிற்கும் உற்பத்திஸ்தானமாகவும் எல்லாருடைய மனத்திற்கும் லக்ஷிய ஸ்தானமாகவும், இவ்வாறு சதாசிவருடைய தியானம் செய்ய வேண்டுமென்று சிவாகமங்களிற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது (90–91)

(அ–கை) இவ்வாறு சதாசிவத்தியானம் செய்து பின்னா, பஞ்சப்பிரம்ம ஷடங்கத்தியானஞ் செய்யுமுறை இரண்டு சுலோகளாற் கூறுகின்ளுர்.

> வேசுகை வட கூர்னை இடிப-கூலா வடிடைனாயில் நினக இடி இடிவ

വെടം ഖ്ടം ഞുബொரം ഉധടുമിഥികം തൌത⊢ജൂനയിഉത്തുനു ∣

ഖപ്നം ഗം കാണ് പെട്ടും കായിലെ കായിയും വെയായുട്ടും പെട്ടും കായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രത്യായിലെ പ്രത്യായില

െ മെടും തൗക്യം ഉധാഥം കിം ഗൗത്തജവഗൗത്തം കൌത്തികാകുക്കുവായം

പത്വരകുന്നം ത്വാള്പള്യം നസിയുട്ടുക ചൂവരകുന്നം ത്വാളുള്ളും നസിയുട്ടുക

നൌതം നക്കിേത്വ ബി.ഇ.ക ഖനുളയലുലൊ ധൗക്കുറൈസുനൃകൗ.ചിിചുു

സം ഒ<u>ന്നെ ക്</u>ടം ഒയും ഗം

வு- தி வ உ நலாராஜா த ஆக்கி து யா வூ ೪ ॥ கூட த

ईशं शूलाभयास्त्रं धवळमथ नरं मातुळङ्गाक्षसूत्रो-पेतं पीतं ह्यघोरं दधतमिळिनिभं शूलटङ्कासिदण्डान् । खट्वाङ्गं कास्थिखेटौ गुणमथ शुचिभं वामदेवं वहन्तं खड्गं खेटश्च सद्योभवममलमभीर्दानहस्तं नमामि ॥ ९२ ॥ नेत्रं शुभ्रं दधानं त्रिगुणजपगुणं कुण्ठिकां तत्कपालं पश्चाद्धचेयं हृदाद्यं शशिकनकरिवश्यामलाग्निद्यतीत्थम् । शूलं शक्तिश्च बिभ्रद्धरमभयमथो युक्तमास्यैश्चतुर्भिः शंभोरुक्तं षडङ्गं प्रतिवदनसरोजातमिश्चत्रयाप्तम् ॥ ९३ ॥ (92–93) ஈசானம் வெள்ளே நிறத்தையும், சூலமும் அபயமுந் தரித்த இரண்டுகரங்களேயுமுடையதாயிருக்கிறதாகவும், தற்புருடம் பொன்னிறத்தையும் மாதுளம்பழமும் ஜபமாஃப்புமுடைய இரண்டுகரங்களே புமுடையதாயிருக்கிறதாகவும், அகோரம் கருமை நிறத்தையும், சூலமும், மழுவும், வாளும் தண்டமும் மாத்திரைக்கோலும், கபாலமும், ஆகாயத்தில் சஞ்சரிப்பதற்கு உரியதான கேடமாகிய யோகதண்டமும், ஜபமாஃப்பும், தரித்திருக்கும் எட்டுக்கரங்களேயுமுடையதாயிருக்கிறதாகவும், வாமதேவம் சிவந்தநிறத்தையும், வாளும் கேடகமும் தரித்த முடையதாய் நடந்துகொண்டிருக்கும் இரண்டுகரங்கள பெண்ருபமாயிருக்கிறதாகவும், சத்தியோஜாதம் வெள்ளநிறத்தையும், அபயமும் வாதமுந்தரித்த இரண்டு கரங்களேயுமுடையதாயிருக்கிற தாகவும், ஒவ்வொன்றுக்கும் தனித்தனி மூன்று திருக்கண்கள் இருக்கிறதாகவும் இவ்வாறு ஈசானமுதலான பஞ்சப் பிரமத்தியானஞ் செப்யவேண்டும்.

ஷடங்கத்யானம் வருமாறு:- நேத்திரத்திற்கு அதிஷ்டான தேவதை வெள்ளே நிறமும், நான்கு திருமுகமும், சூலம், ஜபமால கண்டிகை, கபாலம் என்னுமிவற்றைத் தரித்த நான் கு திருக்கரங்களுமுடையதாயிருக்கிறதாகவும், இருதயத்திற்கு அதிஷ்டான வெள்ளே நிறமும், நான்கு திருமுகமும் நான்கு திருக்கரங்களுமுடையதாயிருக்கிறதாகவும், சிரசுக்கு அதிஷ்டான பொன்னிறமும், நான்கு திருமுகமும், நான் கு திருக்கரங்களுமுடையதாயிருக்கிறதாகவும், கவசத்திற்கு அதிஷ்டான நீலநிறமும், நான்கு திருமுகமும், நான்கு திருக் தேவதை கரங்களுமுடையதாயிருக்கிறதாகவும், அஸ்திரத்திற்கு அதிஷ்டானதேவதை சிவந்த நிறமும், நான்கு திருமுகமும், நான்கு திருக்கரங்களுமுடையதாயிருக்கறதாகவும், இருதயமுதல் அஸ்திரம் வரை ஒவ்வொரு தேவதையும், சூலம், வேல், அபயம், வரதம் என்னுமிவற்றைத் தரித்திருக்கிறதாகவும் இந்த ஆறங்கங்களுக்குரிய அதிஷ்டான தேவதைகள் ஒவ்வொன்றின் திருமுகத்திற்கும் மூன்று ஷடங்கத் தியானஞ்செய்ய கண்கள் இருக்கிறதாகவும் இவ்வா று (92 - 93)வேண்டும்.

(அ–கை) பஞ்சப்பிரமங்களின் குணங்கள், ஷடங்கங்களின் குணங்கள் பத்து ஆயுதங்களின் குணங்கள் இவையெனக் கூறுகின்றுர்

ചെട്ടു എന്നായുണ്ടു പായു ഉപ്പായു ഉപ്പായു

கொடு வெரு ஆகு காலை இது விருவர்க்கு விருவர்க்கு கூறி காதி விருவர்க்கு விருவர்க்கு விருவர்கள் விருவர

பெராக்காரு<sub>்</sub> ஹு ஹாயு ு மலி தி *ம*ுணா 8

ஸ்ரீகாறிகை வாதுவை

மு இரையாக முறையாக முறையாக முறையாக முறையாக முறையாக முறையாக மிறையாக மானியாக மான

ईशानस्सकलोर्ध्वभासितगुणस्तत्पूरुषस्सर्वगत्वेनाघोरहृदग्रचबोधगुणतो वामो वनाद्धर्मतः ।
सद्यश्शैष्रचगुणे न चेति घचितश्शंभोष्षडङ्गानि तानि
अस्तित्वादिगुणान्वितानि च यथा सर्वज्ञताद्यैस्तथा ॥९४॥
प्रोक्ताश्शंभुदशायुधस्थितिगुणाः श्रीकामिके वातुले
शूलेनात्र गुणत्रयं परशुना सत्यं प्रतापोसिना ।
वज्रोऽभेद्यमभीर्ह्यनुग्रहगुणावह्नचाकृतिर्मायिकां

घण्टानाद्गुणोऽहिनेति सृणिना धृष्यो नियन्ता गुणः ॥ ९५॥ (१४-१५) ஈசானம் சகளமாய் ஊர்த்துவமாகப் பிரகாசிக்குங் குணமுடையது. தற்புருஷம் எல்லாவற்றையும் அறியுங் குணமும் எவ்விடத்துஞ் செல்லுங்குணமுமுடையது. அகோரம் இருதயத்திற்கு நின்மலமான அறிவை யுண்டுபண்ணுங் குணமுடையது. வாமதேவம் காக்குங் குணமுடையது. சத்தியோஜாதம் எல்லாவற்றையுந் தோற்றுவிக்கும் விரைவுடையது. இவ்வாறு பஞ்சப்பிரமங்களின்

குணங்கள் அறிந்து கொள்க. அவ்வாறே ஈசுவரனுடைய ஆறு அங்கங்களும் சத்தாயிருக்குந்தன்மை முதலிய குணங்களுடன் கூடினவையாகவும், முற்றறிவு முதலிய குணங்களுடன் கூடினவையாகவும் அறிந்து கொள்க, அவையாவன.

सर्वज्ञत्वश्च तृप्तिस्स्यात् दानादिज्ञानमीशता । अलुप्तानन्तशक्तीश्च षडस्तित्वादयश्च षट् ॥ सर्वज्ञतातृप्तिरनादिबोधः स्वतन्त्रता नित्यमलुप्तशक्तिः । अनन्तशक्ती च गुणाष्वडैते षाड्गुण्यमीशस्य गुणास्तथाष्टौ ॥ अस्तित्वमधिकत्वश्च स्वातन्त्र्यं सर्वगोष्तृता । सर्वज्ञत्वमधृष्यत्वं षडङ्गानां गुणाः क्रमात् ॥

(இந்தச் சுலோகங்களின் பொருள்) எல்லாவற்றையும் அறியுந்தன்மை, திருப்தி, கொடை, சாமர்த்தியம், லோபத்தை யடையாத சக்தி, அனந்தசக்தி என்னும் இவ்வாறும் ஆறங்கங்களின் குணங்களாம். இவற்றையே வேறுவழியாக கூறுகின்றுர். அஃதாவது எல்லாவற்றையும் அறியுந்தன்மை, திருப்தி, அநாதியான அறிவு, சுதந்தரம், லோபத்தையடையாத சத்தி அனந்தசத்தி யென்பன. சத்தாயிருக்குந்தன்மை முதலிய குணங்களாவன:- சத்தாயிருக்குந்தன்மை, கேம்பட் டிருக்குந்தன்மை, கதந்தரம் எல்லாவற்றையுங்காத்தல், எல்லாவற்றையுந் அறியுந்தன்மை, காம்பீர்யம் என்னும் ஆறுமாம். இவ்வாறு பஞ்சப்பிரமஷடங்கங்களின் குணங்கள் அறிந்துகொள்க.

இனிப்பத்து ஆயுதங்களின் குணங்களாவன:– சூலம், சிருட்டி, திதி, சங்காரம் என்னுமூன்றனேயும், பரசு சத்தியத்தையும், வாள் பிரதாபத்தையும், வச்சிரம் பேதிக்கப்படாமையினேயும், அபயம் அநுக்கிரகத்தையும், அக்கினி பாச சங்காரத்தையும், தண்டை நாதத்தையும், நாகம் கம்பீரத்தையும், பாசம் அதோமாயையையும், அங்குசம் அடக்குதஃப்யும் உணர்த்துங் குணங்களேயுடையன இவ்வாறே காமிகம் வாதுளம் முதலிய ஆகமங்களிற் கூறியிருத்தல் காண்க.

(அ-கை) அபிஷேகமுறையும் அபிஷேகபலனும் இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்ளுர்,

> தൈതു പിക്പ്രത്യൂള് ചിക്ക് എന്നു ചെയ്യുട്ടു ഇ ചെയ്യുട്ടു പ്രത്യൂട്ടു പ്രത്യേക്ക്

குஜிஸாந் உள்ள விரும் இடிக்கும் இவை பிரும் விறைக்கும் இவை பிரும் விறும் விற்கள் விறும் விறும் விறும் விறும் விறும் விறும் விறும் விறும் விற்கள் விறும் விறும் விறும் விறும் விறும் விறும் விறும் விறும் விற்கள் விறும் விறும் விறும் விறும் விறும் விறும் விறும் விறும் விற

കൗധൂനൿ ഖഞ്ച നൈഡോ ഫിൈ ഹ്ലി കിന്നെ ™ ™ മാസ്ക്ര പ്രത്യം പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യം പ്രത്യം

கு வானு செயாய் பிரு வாக் ப வராகு அம்ம கூ கூ வர்பாக் வ

**നം ചെന്നും ബൂ ചി കെുക്കുട്ട**ന്ഡ ഉഗ്നക്കം

நரைத் மத் கூரீர்த் வாஹ்ஸ்-் உபிதொய்<u>தன்</u> வரத்தொ இக்ஷ்் வஞாஜெக்ஷ்வாக் I

ളുക്കുന്നു ഉധായലെക്കുന്നു ഉപ്പാധിക്കുന്നു ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായി ഇത്രായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ ഇത്രായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ്പായില്ലെ ഉപ

तैलात्पिष्टरसादिभिस्त्रिभिरथो गव्येन पञ्चामृतैः

आज्यस्नानमधो पयोदधिमधुस्नानं सितेश्च्द्वैः ।

कुर्यात्पश्चरसैः फलैस्त्रिभिरथो नाळचंबुना चानतः

पश्चाचन्दनकुङ्कुमस्नपनकं कुम्भाभिषेकोर्घ्यतः ॥९६॥

शंभोरंब्वभिषेकतोघदशकं नश्येत् शतं क्षीरतः

साहस्रं दिधतोऽयुतन्तु घृततो लक्षं फलादैक्षवात् । तल्लक्षाद्दशकं मधुस्नपनतो नाळचंबुना कोटचघं

चात्राचन्दनकुङ्कुमस्नपनतोऽनन्तं हि चिन्त्योदितम् ॥९७ ॥

(96–97) ஸ்ரீமஹாதேவருக்கு அபிஷேகஞ்செய்யுமுறை எவ்வாறு எனின், 1. எண்ணெய் அபிஷேகம், 2. மாக்காப்பு, நெல்லிக்காப்பு, மஞ்சட்காப்பு அபிஷேகம், 3. பஞ்சகவ்ய அபிஷேகம், 4. பஞ்சாமிர்த அபிஷேகம், 5. நெய் அபிஷேகம், 6. பால் அபிஷேகம், 7. தயிர் அபிஷேகம், 8. தேன் அபிஷேகம், 9. சாக்கரை அபிஷேகம், 10. கருப்பஞ்சாறு அபிஷேகம், 11. நாரத்தம்பழச்சாறு, எலுமிச்சம்பழச்சாறு, தம்பரத்தம்பழச்சாறு, கொளஞ்சிப்பழச்சாறு, குமட்டி மாதுளம்பழச்சாறு ஆகிய இவற்றின் அபிஷேகம், 12. வாழைப்பழ அபிஷேகம், 13. மாம்பழ அபிஷேகம், அபிஷேகம், 15. தேங்காய்த்திருவல் அபிஷேகம், 14. பலாப்பழ 16. இளநீர் அபிஷேகம், 17. செவ்விளநீர் அபிஷேகம், 18. அன்ன அபிஷேகம், குங்குமம் இவைகளால் அபிஷேகம், சந்தனம் 20. சததாரா அபிஷேகம், அர்க்யாபிஷேகம், 19. கும்பாபிஷேகம், 21. பரார்த்தத்திற்கு சகஸ்ரதாரா அபிஷேகம், 22. விசேஷார்க் இவ்வாறு முறையாக ஸ்ரீமஹாதேவருக்கு கியாபிஷேகம். அபிஷேகஞ்செய்க.

இந்த அபிஷேகத்திற்கு பலன் வருமாறு :- ஒரு திருமஞ்சன அபிஷேகஞ்செய்யின் தாம் செய்த பாவத்தில் பத்துப்பாவம் நீங்கும். பாலபிஷேகஞ் செய்யின் நூறுபாவம் நீங்கும். தயிராபிஷேகஞ்செய்யின் ஆயிரம் பாவம் நீங்கும். நெய்யபிஷேகஞ்செய்யின் பதினுயிரம் பாவம் நீங்கும். கருப்பஞ்சாரபிஷேகஞ்செய்யின் நூறுபிரம் பாவம் நீங்கும். தேனபிஷேகஞ்செய்யின் பத்துலக்ஷம் பாவம் நீங்கும். இளநீரபிஷேகஞ்செய்யின் கோடி பாவம் நீங்கும். அன்னம், சந்தனக்குழம்பு குங்கும் அபிஷேகஞ்செய்யின் அளவில்லதபாவம் நீங்கும். இவ்வாறு சிந்தியாகமத்திற்சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. (96, 97)

(அ–கை) பஞ்சகவ்யம், பஞ்சாமிர்தங்களின்விதி ஆறு சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர்

வையையு கூறிலாது மவாசு த்தைல் விக்கள் கூறிலாது விலையில் விக்கு விலையில் விலையில் விக்கு விலையில் விலையில் விக்கு விலையில் விலையில் விக்கு விலையில் விலாய வொடில் விக்கு விலையில் விலாயில் விலையில் விலையி

அவலோர் கரை முரசு மனாசு கரையத் இவல் நாழ் இவர்கள் പെക്കും தமா പ്രചയി സാളന്നിവായും പെരോ ചുക്ചുനം പുകുമിച്ചുശൈനെ പുയുപ്രത്ത്യായും പുക്യമിച്ചുരെയാ പുയുപ്രത്ത്യായും പുക്യായും പുയുപ്പും പുരുപ്പും പുരുപ്വും പുരുപ്പും പുര

ഭധെ, ഖനകം യൗപ്പകിക്കും യൗശനങ്കം ഖൗഖൂബ്ലിയ കെട്രൈയരെ ന<u>ക്</u>ളിട്ടണ I

வுது கீ ஹாவு, உாஜுத் விக்கு உள் ம வுகையு, யுக்கா விக்கவாக்கு ஜெண் ய க்லக் ய

ணீபளில் கூக்கோிபத்துள்ளுக்கால் வூப்கு 11 கண் 11 இந்து ஆர்த்திரையில் இந்து இந்

स्यात्पश्चगव्यं हि शिवाय योग्यं गोक्षीरदध्याज्यपयोमयानि
पश्चामृतं क्षीरदिधप्रसिप्मिध्विश्चसाराश्च ततिस्सिता वा ॥९८॥
द्रोणद्रयत्रीहिजमण्डले वा शक्तौ यथालाभयवान्विते वा ।
कोष्ठानि कल्प्यानि नवात्र दर्भानास्तीर्य मध्ये शिवतत्त्वकोष्ठम् ॥९९॥
पूज्यं तथा प्राचि सदाशिवाख्यं याम्ये तु विद्या पुरुषाख्यमिन्दौ ।
कालः प्रतीच्यां प्रकृतिस्तथेशे पृथ्व्यप्मरुत्कोष्ठमथानलादौ ॥१००॥
मध्ये पात्रं सुप्रतिष्ठं सुशान्तं पूर्विस्मन् तेजोयमे रत्नमिन्दौ ।
प्रत्यवस्थाप्यं चामृतं व्यक्तमग्नौ सूर्यं युक्ता व्यक्तपात्रक्रमेण ॥१०१॥
दथ्यादि दुग्धादि च दर्भवारि व्रीह्यादि विष्टादि च पश्चमन्त्रैः ।
मन्त्राच्छिवाद्वाथ हृदादिमन्त्रैः स्थाप्यं हि तज्ज्ञेन तुपश्चगव्यम् ॥१०२॥

पञ्चामृतञ्चात्र तु गव्यरीत्या स्थाप्यं हि गन्धोदकमैशकोणे । अग्न्यादिकोणेष्वपि तेषु किं तं स्थाप्यं कदल्यादिफलत्रयं स्यात्॥ १०३

(98–103) ஆத்மார்த்த பரார்த்த பூஜைக்குரிய பஞ்சகவ்யமாவது, பசுவின் பால் பசுவின் தயிர், பசுவின்நெய், பசுவின் நீர், பசுவின் சாணம் ஆக இந்த ஐந்தும் பஞ்சகவ்யமாம். பஞ்சாமிர்தமாவது பசுவின் பால், பசுவின் தயிர், பசுவின் நெய், தேன், கருப்பஞ்சாறு அல்லது சா்க்கரை ஆக இந்த ஐந்தும் பஞ்சாமிா்தமாம். பஞ்சகவ்யம் ஸ்தாபிக்கு முறை வருமாறு:– நான்கு மரைக்கால் நெல் சொரிந்து அல்லது தன்னுலியன்ற அளவு நெல்லானது அரிசியாவது சொரிந்து அதில் ஒருமுழநீளம் சதுரமாக ஒரு மண்டலமிட்டு அதில் கிழக்கு மேற்கு வடக்கு தெற்கு என்னும் நான்கு ரேகைகீறி நவகோஷ்டங்கற்பித்து, ரேகைகள் தோறும் கிழக்கும் வடக்கும் நுனியாக தொப்பைகளேப்பரப்பி அதன் நடுக்கோஷ்டத்தில் சிவதத்துவகோஷ்டத்தையும், கிழக்கில் சதாசிவகோஷ்டத்தையும், தெற்கில் வித்தியாதத்துவ கோஷ்டத்தையும் வடக்கில் புருஷதத்துவகோஷ்டத்தையும், மேற்கில் காலதத்துவ கோஷ்டத்தையும், ஈசானத்தில் பிரகிருதி தத்துவ கோஷ்டத்தையும், அக்கினிதிக்கில் பிருதிவிதத்துவகோஷ்டத்தையும், நிருதிதிக்கில் அப்புதத்துவகோஷ்டத்தையும், வாயுதிக்கில் வாயுதத்துவகோஷ்டத்தையும் பூஜைசெய்து இந்த இடத்தில் நடுகிழக்கு தெற்கு முதலிய ஒன்பது திக்குகளில் முறைப்படி சுப்ரதிஷ்டபாத்ரம், சுசாந்த பாத்ரம், இரத்னேதகபாத்ரம், அமிர்தபாத்ரம், அவ்வியக்த தேஜோபாத்ரம், பாத்ரம், வியக்தபாத்ரம், சூரிய பாத்ரம், சம்யுக்த பாத்ரம் என்னும் இவற்றிற்குப் பாத்ரபூஜை செய்து, பசுவின் பால், பசுவின்தயிர், பசுவின் நெய், பசுவின் நீா், பசுவின் சாணம், என்னும் இவ்வைந்தினேயுங் கரைத்துத் தா்ப்பைஜலம், மாக்காப்பு, நெல்லிக்காப்பு, மஞ்சட்காப்பு என்னுமிவற்றையும் கரைத்து அந்தப் பாத்திரங்களிலே வார்த்து, இதனடுவில் ஈசானுதி பஞ்சமந்திரங்களினுல் பாலே ஐந்துமுறையும், தயிரை நான்கு முறையும், நெய்யை மூன்று முறையும், நீரை இரண்டு முறையும், சாணத்தை ஒருமுறையும் ஜபித்து மாக்காப்பை இருதயமந்திரத்தாலும். நெல்லிக்காப்பைச் சிரோமந்திரத்தாலும், மஞ்சட்காப்பை கவச மந்திரத்தாலும், தாப்பைஜலத்தை ஆறுமுறை ஆவர்த்திசெய்த பஞ்சப்பிரமமந்திரங்களினும் அபிமந்திரிக்கவேண்டும். பின்னா், கோமயத்தைக் கோசலத்திலும், இவ்விரண்டினேயும் பசுவின் நெய்யிலும், இம்மூன்றனேயும் தயிரிலும், இந்நான்கினேயும் பசுவின் பாலிலும், இருதய மந்திரத்தாற் சோத்துப் பின்னாத் தாப்பை ஜலத்தையும் மூலமந்திரத்தாற் சேர்த்து அதன் பின்னர் கூர்ச்சத்தால் ஒன்ருக ஆக்கி மீண்டும் தூபதீபம் கொடுத்துப் பின்னர் வலக்கையால்மூடி மூலமந்திரத்திணும், பஞ்சப்பிரமமந்திரம் ஷடங்க மந்திரங்களினுும் ஒரு முறை அபிமந்திரிக்கவும். பிராயசித்த விஷயமாயின் மூலமந்திரத்தால் நூற்றெட்டுமுறை அபிமந்திரிக்க வேண்டும். இவ்வாறு பஞ்சகவ்யஸ்தாபன-சங்கிரகமுறை அறிந்துகொள்க.

பஞ்சாமிர் தஸ் தாபன வி தியா வது பஞ்சக வ்யத் திற்கு க் கூறியவாறே நெல்பரப்பி அதில் கோஷ்டபூசை, பாத்ரபூசைகளேச் செய்து முன்சொன்ன பஞ்சாமிர்தங்களே ஸ்தாபித்துத் தர்ப்பை ஜலஸ்தானத்தில் கந்தோதகத்தையும் அக்கினி முதலிய மூன்று கோணங்களிலும் வாழைப்பழம், பலாப்பழம், மாம்பழம் அல்லது இளநீர் என்னும் இவற்றையும் முன் சொன்னவாறு அந்தந்த மந்திரங்களிஞல் ஸ்தாபிக்க வேண்டும். இவ்வாறு பஞ்சாமிர்த ஸ்தாபனவிதி யறிந்து கொள்க. (98–103)

आत्मार्थेऽपि च कार्यमेव नवकस्नानं शिवाराधने खारिब्रीहिजमण्डले समचतुष्कोणे द्विहस्तातते । मध्ये कुंभमथो महेन्द्रककुभाद्याशासु संपूजयेत् वर्धन्योत्तरनासयाष्टकलशान् सेशांबिकामन्त्रपान् ॥ १०४॥

(104) ஆன்மார்த்த பூஜைக்கும் நவகும்பம் ஸ்தாபித்து அபிஷேகஞ் செப்யலாமென்று காமிகாகமத்தில் கூறுகின்றமையால், அதுவருமாறு:– தூணிநெல் சொரிந்து, இரண்டு முழக்கோல் நீளத்தில் சதுரமாக ஒரு மண்டலமிட்டு, அதில் நவகோஷ்டங் கற்பித்து, அதில் தெற்பையைப்பரப்பி, அதனடுவே சிவகும்பத்தையும், அக்கும்பத்திற்கு வடக்கில் வர்த்தனிக் கும்பத்தையும், முதலெட்டுத்திக்கிலும் எட்டுக்கலசங்களேயும் வைத்து, அவற்றுள் சிவகும்பத்தில் சிவபெருமானயும், வாத்தனிகும்பத்தில் பரமேஸ்வரியையும், ஏனேய எட்டுக் கும்பங்களில் வித்யேஸ்வராக்பேயும் ஆவாகனஞ்செய்து தூபதீபஞ் சமாப்பித்துப் பூஜிக்கவேண்டும். (104)

(அ-கை) ஐந்து பழமிவையெனக் கூறுகின்ருர் வலாநி வனூசு வலுசுயெண താളനഖതം ചാലി ച ഉപമംഗം വഴ 1 പ്രതാന് വരു പ്രതാന്ത്ര ക്രൂത്ര வைக்கூழை இஷ‱<sup>இ</sup>யே 8 இழகுகையத் வாகுரி இவரு வ

## फलानि पश्चात्र फलत्रयेण सदाफलं चापि च मातुलङ्गम् । रसप्रधानं फलपश्चकश्च वदन्ति तज्ज्ञाः लिकुचादिवर्गम् ॥१०५॥

(105) பழங்கள் ஐந்தாவன. வாழைப்பழம், மாம்பழம், பலாப்பழம், தென்னம்பழம், (தேங்காய்) கும்மட்டி மாதுளம் பழம் என்னும் ஐந்தாம். ரசமிகுதியான பழம் ஐந்து வருமாறு:– எலுமிச்சம்பழம், நாரத்தம் பழம், தமரத்தம் பழம், குளஞ்சிப்பழம், மாதுளம் பழம் என்பன. இவ்வாறு பழவர்க்கமறிந்துகொள்க.

(அ–கை) பஞ்சோதகங்கள், பஞ்சதிரவியங்கள், பஞ்ச அன்னங்கள்

இவையென மூன்று சுலோகங்களால் கூறுகின்றுர்.

வெனூர்காந் த விலை ந விலைய ന്റെട്ട് സാധാര് കാര്യവ് പാക്കും 1 മ്പത്രാത്രത്തെ പ്രത്യാത്ര വിധാന്ത്ര ஆவ் நாணி வெடைதி அ கு நெடுமை ய க்லசு ய

**ுமா**ய் எனு மடுக்கு கொ ക്സസ്റ്റ്രബില്ലം ഇനിചമുമ്പ തൊപாനു ഗന്ധന ബഇതെ ചെങ്കി ஊருகைவூு இற்றானிநா அ ா இல் ா

പെങ്ങുന്നു ചിത്രം പ്രാസ്ത്ര ഉംബൈ അയെ പെല്ല പെലി ஹா∪ு உரா⊚ீய வவைணவைறு நீவாருவக் வடுகாந்தைக்கி புக்கிப पञ्चोदकान्यत्र फलेन बिल्वैः रत्नेन गन्धेन कुरोन युक्तम् ।
एलालवङ्गौ मधुरश्च कोष्ठं द्रव्याणि पञ्चेति च कुड्मलेन ॥ १०६ ॥
गन्धाश्च पञ्चागरुचन्दने द्वे काश्मीरबिल्वं हरिचन्दनश्च ।
लेपाश्च गन्धा बहवो भवन्ति कर्पूर्मुख्या मृगनाभिना च ॥ १०७ ॥
पञ्चान्नमाहुस्तिलसर्षपाम्लमुद्गैश्च माषेण पुनश्च पञ्च ।
गोधूमशालीयववैणवैश्च नीवारपकं परमान्नमेकम् ॥ १०८॥

(106, 107, 108) பஞ்சோதகம், பஞ்சதிரவியம், பஞ்சகந்தம், பஞ்சான்னம், என்னுயிவை, ஆத்மார்த்த பூஜைக்கும், பரார்த்த பூஜைக்கும், உரியனவாம். அவற்றுள் பஞ்சோதகமாவன, பலோதகம், வில்வோதகம், இரத்நோதகம், கந்தோதகம், குசோதகம் என்னும் ஐந்துமாம். பஞ்சதிரவியமாவன. ஏலம், லவங்கம், அதிமதுரம், கோஷ்டம், சண்பகமொட்டு என்னும் ஐந்துமாம். பஞ்சகந்தமாவன, இருவகை அகில் சந்தனம், காஸ்மீர சந்தனம், வில்வச்சந்தனம், செஞ்சந்தனம் என்னும் ஐந்துமாம். இன்னும், பச்சைக்கற்பூரம், சாந்து, கஸ்தூரி முதலிய பரிமளதிரவியங்கள் பலவும். பஞ்சான்னமாவன, எள்ளன்னம், கடுகன்னம், புளியன்னம், பயறன்னம், உளுந்து அன்னம் என்னும் ஐந்துமாம். இன்னும் கோதுமை அரிசியன்னம், சம்பா அரிசியன்னம், யவையரிசியன்னம் மூங்கிலரிசியன்னம், குழைச்செந் நெலரிசியன்னம், அன்னவகை ஐந்தும், இன்னும் சுத்தான்னம், தயிரன்னம், சா்க்கரையன்னம், நெய்யன்னம், பரமான்னம் என அன்னவகை ஐந்தும். இவை போல்வன பிறவுங்கொள்க. இவ்வாறு பஞ்சோதக முதலானவற்றை மகாதேவருக்குச் சமர்ப்பிக்கவும். (106, 107, 108)

(அ–கை) பஞ்சோதக முதலியவற்றை மகாதேவருக்குச் சமா்ப்பிக்கிற வனுக்கு உண்டாகும் பலன் இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருா்

शान्तिस्त्यादुदकाभिषेककरणात् सांबाय सद्गन्धतो दीर्घायुः पिशुनत्वहारि कुसुमं संपत्करं चन्दनम् । धूपः पापहरो भवेन्मृतिजयो दीपेन नैवेद्यतः राज्यं पूगफलादिना ऽतनुफलं शत्रुक्षयश्चाक्षतैः ॥ १०९ ॥ दूर्वा भ्रातृवधं हरेत् द्विजवधो नश्येत्तिलैर्स्चनात् द्रोणैर्गोवधनाश एव जननीहिंसाग्नमारम्वधम् । अन्यस्त्रीगमनग्नमर्ककुसुमं नीलोत्पलं वाकृतं हन्याद्दोषमथो नवग्रहकृतं दोषं दहेत्कुङ्कमम् ॥ ११०॥

(109, 110) சம்புவாகிய மகாதேவருக்குத் திருமஞ்சன அபிஷேகஞ் செய்யின் சாந்தியுண்டாகும். புனுகுமுதலிய பரிமள திரவியங்கள் சமா்ப் பித்தால் தீர்க்காயுள் உண்டாகும். நல்ல புட்பங்களாலருச்சணே செய்யின் கோட்சொல்லிக்கொடுத்த தோஷம் நீங்கும். சந்தனம் சாத்தினல் செல்வமுண்டாகும். நல்ல சாம்பிராணித் தூபஞ்சமாப்பித்தால் அநேக பாபம் நீங்கும். தீபஞ்சமாப்பித்தால் பாப நீக்கமும், அபமிருத்து நீக்கமு நைவேத்தியஞ் செய்யின் முண்டாகும். நல்ல அமுது அரசாட்சியுண்டாகும். தாம்பூலஞ் சமாப்பித்தால் அநேக நன்மைகளும் அழகும் உண்டாகும். அக்ஷதை சமாப்பித்தால் சத்துரு நீக்கமுண்டாகும். அருகம்புல்லாலருச்சித்தால் சகோதரணக்கொன்ற தோஷம் நீங்கும். எள்ளினுல் அருச்சித்தால் பிராமணரைக் கொன்ற பாபம் நீங்கும். தும்பைப் புஷ்பத்தாலருச்சணே செய்யின் பசுக்கொலேயினுலுண்டாகும் தோஷம் நீங்கும். கொன்றைப் பூவாலருச்சணே செய்யின் தாயாரைக்கொன்ற தோஷம் நீங்கும். வெள்ளருக்கம் பூவாலருச்சணே செய்யின் பிறபெண்களேக் கூடின தோஷம் நீங்கும். நீலோத்பல

மலராருச்சித்தால் வாக்காற்செய்த பாவம் நீங்கும். குங்குமப் பூவாலருச்சித்தால் நவக்கிரகங்களாலுண்டாகும் பீடை நீங்கும். இவ்வாறு சிந்தியாகமத்திற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. (109– 110) (அ-கை) புஷ்பத்தின் குணவிசேடமும் அர்ச்சித்தலாலுண்டாகும் பயனும் இரண்டரைச் சுலோகங்களாற் கூறுகின்றுர்.

ചെത്രാഥുള്ള നു പ്രമുഖ്യ പ്രവാധ പ്രവാധി പ്രവാധ

धुत्तूरं करवीरजातिवकुळं मन्दारपुष्पं बकं पुत्रागं कुरवार्कनन्दिकुटजद्रोणादिकं माधवी। शुभ्रं सात्त्विकमेतदुक्तमखिलं मोक्षप्रदं स्यात्ततः
कल्हारांबुजपट्टिपाटलसुमं पालाशनीपादि यत् ॥ १११ ॥
रक्तं राजसमेवमुक्तमिजते तैर्र्चनं भोगदं
सर्वं कृष्णसुमश्च तामसमतोऽयोग्यं विना चोत्पलम्।
पीतं सात्त्विकराजसं सकलमप्यारग्वथं चंपकं
धुत्तूरादि च किर्णिकारमिप यत् स्याद्भोगमोक्षप्रदम् ॥ ११२ ॥
श्यामं तामसराजसं हि तुलसीबिल्वादिपत्रश्च यत्
हीबेरं मरुकन्तथा दमनकं दूर्वा च सिद्धिद्वयात् ।
साहस्रात्करवीरमर्ककुसुमात् बिल्वं सुमं तद्दलं

श्वेताब्जं रातपत्रमत्र कमलं तस्मादपामार्गकम् ॥ ११३॥
(गा-112)1121/2)வெள்ளே ஊமத்தம்பூ, வெள்ளே அரளி, பிச்சி, சிறுசெண் பகம், மகிழம், வெள்ளே மந்தாரம், வெண்டாமறை, வெள்ளேக் கொக்கிறகம்பூ, புன்னே, மருதூணி, வெள்ளெருக்கு, நந்தியாவர்த்தம், மல்லிகை, குடமல்லிகை, தும்பை, முல்ல முதலான வெள்ளேப் புஷ்பங்களளேத்துஞ் சாத்துவிகபுஷ்பங்களாகும். இவற்ருல் ஸ்ரீமகாதேவருக்கருச்சனே செய்யின் முத்தியுண்டாகும்.

செங்கழுநீர், செந்தாமரை, செவ்வலரி, சிவந்தபட்டி,சிவந்த பாதிரி, சிவந்த பலாசம், செங்கடம்பு முதலிய சிவந்த புஷ்பங்களணத்தும் இராஜஸ்புஷ்ங்களாகும். இவற்ருல் ஸ்ரீமகாதேவருக்கு அருச்சணே செய்யின் போகமுண்டாகும்.

நீலோத்பலம் நீங்கிய ஏனேய கருநிறமுள்ள புஷ்பங்களரேத்தும் தாமத புஷ்பங்களாகும். இவை சிவனே அருச்சித்தற்கு உரியனவாகா.

கொன்றை, சண்பகம், பொன்னூமத்தம், கா்ணிகாரம் முதலான பொன்மயமான புஷ்பங்களினத்தும் இராசத சாத்விக புஷ்பங்களாகும். இவற்ருல் ஸ்ரீமகாதேவருக்கு அருச்சனே செய்யின் போகம் மோக்ஷம் என்னுமிரண்டும் உண்டாம்.

வில்வபத்திரம், பச்சை, துளசி, வெட்டிவோ், மரு, கொழுந்து, அருகு, கதிா்ப்பச்சை முதலிய பசிய பத்திரங்களீனத்துந் தாமத இராசத பத்திரங்களாகும். இவற்ருல் சிவபெருமானுக்கு அருச்சணே செய்யின் போகம் மோக்ஷம் இரண்டுமுண்டாகும். இவ்வாறு அஜிதாகமத்திற் கூறப்பட்டிருக்கின்றமை யாலிம்முறைமையினே யறிந்து சிவபெருமானுக்கு அருச்சணே செய்யின் மேற்கூறியவாறு பலனுண்டாகுமென்றறிந்துகொள்க. (111, 112) 1121/2)

(அ-கை*)* புஷ்ப பலத்தினுடைய தாரதம்மியம் ஒன்றைச் சுலோகங்க ளாற் கூறுகின்ருர்

> മെയ്പ് പ്രേക്ക് ഇവ് അക്ക് ക്രാഹാരം ചെയ്യായ് പ്രേക്ക് പ്രേക് പ്രേക്ക് പ്രെക്ക് പ്രേക്ക് പ്രെക്ക് പ്രെക്ക് പ്രെക്ക് പ്രെക്ക് പ്രെക്ക് പ്രെക്ക് പ്രേക്ക് പ്രെക്ക് പ്രെക്ക് പ്രെക്ക് പ്രേക്ക് പ്രേക്ക് പ്രെക്ക് പ്രെക്ക് പ്രെക് പ്രെക്ക് പ്രെക്

வெட்டியை உய்கைய்

तस्माद्दर्भसुमन्तु मालतिसुमं व्याघ्रादि तस्माद्धकं धुत्तूरन्तु ततस्सहस्रमधिकं द्रोणं हि शङ्खं ततः । पञ्चाशच्छतपंक्तिकस्समधिकं द्रोणं बृहचोत्पलं

सर्वस्माद्धिकं हि भक्तिकुसुमं प्रोक्तश्च कालोत्तरे ॥ ११४॥
(गाउ-गा४) ஸ்ரீமகாதேவர் தம்முடைய குமாரருக்குத் திருவுளம் பற்றி
யருளிய ஸ்காந்தம் காலோத்தரம் என்பவற்றினுலும், இன்னும் மகா
தேவர் திருவுளம்பற்றியருளிய மகுடாகமவசனங்களினுலும் உண்டான
புஷ்ப தாரதம்மியம் வருமாறு :-

ஸாமான்ய புஷ்பங்களினும் ஒரு அலரி புஷ்பம் அதிகம். ஆயிரத்தினும் ஒரு வெள்ளெருக்கம் புஷ்பம் அதிகம். அதினும் அதிகம் வில்வப்புஷ்பம் . அதில் ஆயிரத்தினும் அதிகம், மூன்று கிளேயோடு கூடிய ஒரு வில்வம். அதில் ஆயிரத்தினும் அதிகம் ஒரு வெண்டாமரைப் புஷ்பம். அதில் ஆயிரத்தின் அதிகம், இதழோடு கூடிய ஒரு செந்தாமரைப் புஷ்பம். நூறு ஆயிரத்தின் அதிகம் ஆயிரம் இதழோடு கூடிய ஒரு செந்தாமரைப் புஷ்பம். அதில் ஆயிரத்தின் அதிகம் ஒரு நாயுருவிப் புஷ்பம். அதில் ஆயிரத்தின் அதிகம், ஒர தா்ப்பைப் புஷ்பம். அதில் ஆயிரத்தினும் அதிகம் ஒரு முல்ஃப் புஷ்பம். அதில் ஆயிரத்தினும் அதிகம் கண்டங் கத்திரிப் புஷ்பம். அதில் ஆயிரத்தினும் கொக்குமந்தாரைப் புஷ்பம். அதில் ஆயிரத்தினும் அதிகம்

ஊமத்தம் புஷ்பம். அதில் ஆயிரத்தினும் அதிகம் ஒரு தும்பைப் புஷ்பம். அதில் பதினுயிரத்தினும் அதிகம் சங்கப் புஷ்பம். அதில் ஆயிரத்தினும் அதிகம் ஒரு பெருந் தும்பைப் புஷ்பம். அதில் ஆயிரத்தினும் அதிகம் ஒரு பெருந் தும்பைப் புஷ்பம். அதில் ஆயிரத்தினும் அதிகம் ஒரு நீலோத்பலபுஷ்பம். அது ஒரு வருடத்திற்கு நிர்மால்யமாவதில்லே. புஷ்ப ஜாதிக்குள் நீலொத்பலம் அதிகம். பத்திரஜாதிக்குள் மருக்கொழுந்து அதிகம். அதினும் அதிகம் வில்வபத்திரமென்றறிந்துகொள்க.

ചഞ്ൂന്നു പുട്ടായുള്ള പുടം പുടുന്നു പുടുന്നു പുടുന്നു പുടുന്നു പുടുന്നു പുടുന്നു പുടുന്നു പുടുന്നു പുടുന്നു പു ചുടുന്നു പുടുന്നു പുടുന്ന

## वर्षाणामयुतं स्नानं कृतं गङ्गासरिज्जले । तत्फलं लभ्यते शंभोः सकृद्धिल्वदलार्चनात् ॥

என்பது சிவபுராணம். இதன் பொருள்:- எண்ணிறந்த வருடங்கள் அருசித்த ஒரு கங்காஸ்நாநஞ்செய்த பலத்தைப் பரமசிவனுக்கு வில்வ தளம் தரும் என்றவாரும். இதனுல் வில்வதளத்திற்குச் சமமான ஒன்றுமில்ஃயென நன்கு விளங்குகின்றது. தளம் (பத்திரம் ) எல்லாவற்றி லும் பக்தியாகிய புஷ்பமே விசேடம். இவ்வாறு சிவாகமத்தில் கூறப் பட்டிருத்தல் காண்க. இன்னும் புஷ்ப தாரதம்யம் சிவாகமங்களில் விரிவாகக் கூறப்பட்டிருப்பதை ஆங்காங்குக் கண்டுகொள்க

(இ-ள்) வில்வம் வெள்ளேத்துளசி இவ்விரண்டும் ஒரு வருடம் பூசை செய்த பலனேயும், எருக்கம்பூ ஆறுமாதம் பூசை செய்த பலத் தையும், அலரி மூன்று நாட்கள் பூசைசெய்த பலத்தையும் கொடுக்கும் என்பதாம்.

மகுடாகமத்தில்,

മംഗയും യുന്നു പ്രായം പ്രായം

#### तुलसी बिल्वपत्रश्च पलाशश्च सुवर्णकम् । प्रक्षाल्य परमेशानं अर्चयेत्तु पुनः पुनः ॥

இ–ள்) துளசி, வில்வம், பலாசம், சுவா்ணபுஷ்பம் என்னுமிவற்றை ஸ்ரீமகாதேவருக்குச் சாத்தி, மீளமீளக் கழுவி அா்ச்சிக்கலாம் என்பதாம். பஞ்ச வில்வங்களாலும் அா்ச்சிக்கலாம். அவையாவன, வில் வம், கிளுவை, மாவிலங்கு, விளா, நாயுருவி அல்லது நொச்சி என் பன. இவ்வாறறிந்து பூசை செய்க. ஒவ்வொரு நாளும் புதிதான புஷ் பங்களேக் கொய்தல்வேண்டும். (113, 114)

(அ- கை) அருகு தரிப்பதற்கு மந்திரங் கூறுகின்ருர்

ஸ்யம்ளர் ஸ் எர்ச் சென்று 58 எம்.%படி ஊட்டு 1 நிலு தூர்ரா 5காமு ஊக்கு போது ரீ அதனா விடி 11 சுசடு 11 தெனு தூனர் ஸ் என்னிர் வன்றி திருக்கு ஸ் நாவு இ

### देवि दूर्वे सहस्रांघ्रे सहस्रदलसंयुते । धृते मूर्ध्ना ममानन्तजन्मार्जितमघं हर ॥ ११५॥ सौन्दर्यं संपदं देहि मम वश्यमरिं कुरु ।

(115) தூர்வாதேவியே ஆயிரம் கால்களேயுடையவளே ! என்னுடைய சிரசிஞல் தரிக்கப்பட்டவளாய்க் கொண்டு என்னுடைய அநேக பிறவி களிலுண்டான பாவங்களப் போக்கி, எனக்கு மகா சௌந்தரியத்தையும் மகத்தான ஐசுவரியத்தையுந் தந்து, என்னுடைய சத்துருக்களேயெல்லாம் சங்கரிப்பாயாக வென்று சொல்லித் தரித்தல் வேண்டும். (115)

(அ-கை) விஷ்ணுக்கிராந்தி தரிப்பதற்கு மந்திரங் கூறுகின்றுர்.

கார்க் பக்கிய கூடிய கூட

## अश्वक्रान्ते रथक्रान्ते विष्णुक्रान्ते वसुन्धरे॥ शिरसा धार्यमाणा तु रक्ष मां त्वं पदे पदे॥ ११६॥

(116) விஷ்ணுக்கிராந்தியே? யென்னுல் சிரசில் தரிக்கப் பட்டவளாய்க் கொண்டு, ஒவ்வொரு நாளும் என்னே இரக்ஷிக்க வேண்டும் என்பதாம். (அ–கை) காட்டாத்தியைச் சூரியோதய காலத்திற்றரிசித்துத் தெரிவித்துக் கொள்ளவேண்டியதைக்கூறுகின்ருர்.

(117) ஓ விருக்ஷராஜனே! உமக்கு நமஸ்காரம். எனக்குச் சுத்தமான போஜனத்தைத் தந்தருளும். சத்துருக்களேயும் நாசஞ்செய்வீராக என்பதாம். (117) (அ–கை) துளசி கிள்ளுவதற்குரிமையில்லாத நாள்களிவையெனக் கூறுகின்னுர்

> வுண் முறுவாசுவத் நடி முக்கா ப திவ்வாழித்தி வின்ற நடி வாலத் நியிர் நிற்ற வின்ற நடி வாலிர் விய வவர்ஸ் ப வாலிர் விய வவர்ஸ் ப வால்று குவிற்ற நடி வால்று தவியிகள் வால்று தவியிகள் வால்று தவியிகள் வால்று தவியிகள் வால்று தவியிகள் வால்று தவியிகள் விக்கா விக்கையின் விக்கையில் பின்ற கள் விக்கையில் பின்ற கள் விக்கையில் பின்ற கள் விக்கையில் பின்ற கள் கூதிதை நடிக்கையில் பின்ற கள் கூதித்திக்கையில் பின்ற கள் கூதித்திக்கையில் பின்ற கூதிக்கையில் பின்ற கள் கூதிதை நடிக்கையில் பின்ற கூதித்திக்கையில் பின்ற கள் கூதிதை நடிக்கையில் பின்ற கூதிக்கையில் பின்ற கோக்கையில் பின்ற கோக்கையில் பின்ற கோக்கையில் பின்ற கோக்கையில் பின்ற கோக்கையில் பின்ற கோக்கள் கூதித்திக்கையில் கூதிக்கையில் பின்ற கோக்கையில் கூதிக்கையில் கூதிக்கள் கூதிக்கையில் கூதி

आदित्येन्दुकुजासुरार्यदिवसाश्चामीषु भानोः स्थितौ द्वादश्यामुपरागयोः श्रवणभे सन्ध्याद्वये पर्वसु । पाते निश्यपि बुद्धिमान्न तुलसीं कृन्तेत्प्रमादाद्यदि प्रायश्चित्तविधर्न तस्य विहितो विष्णोशिशखाछेदिनः ॥ ११८ ॥

(118) ஞாயிறு, திங்கள், செவ்வாப், வெள்ளி அந்த நான்கு தினங்களிலும், சப்தமி, துவாதசி, சந்திரகிரணம், சூரிய கிரகணம், திருவோண நக்ஷத்திரம் விடியுங்காலம், சாயங்காலம், ஐந்து பருவங் களாகிய கிருஷ்ணபக்ஷத்து அஷ்டமி, கிருஷ்ண பக்ஷத்துச் சதுர்த்தசி, அமாவாசை, பவுர்ணமி, மாசப்பிறப்பு ஆகிய இந்நாட்களிலும், விதீபாதயோகம், இரவு ஆகிய காலங்களிலும் புத்திமானைவன் துளசியைக்கிள்ளுதல் கூடாது. புத்தியில்லாமல் கிள்ளினுல் விஷ்ணுவினுடைய சிரசைக் கிள்ளிய தோடொக்கும். இவனுக்குப் பிராயச்சித்தமில்லே.

இதற்கு ஸ்மிருதி வசனம்:-

മംഗ് സെ സുലിയുള്ള ഉഴ ലിജ്ജ്യ അവര്യിഥു വാണ്ട് പാട്ടായും വെ സുവരുന്നു വാട്ടായും വെയുവെടുതാ

# शुक्रार्काङ्गारवारेषु द्वादश्यां पञ्चपर्वसु । तुलसीं ये निकृन्तन्ति ते कृन्तन्ति हरेशिशरः ॥

(இதன் பொருள்.) வெள்ளிக்கிழமை, ஞாயிற்றுக்கிழமை முதலிய விலக்கப்பட்ட தினங்களிலும், துவாதசியிலும், ஐந்து பாவ தினங்களிலும், எவாகள் துளசியைக் கொய்கின்றுாகளோ, அவாகள் விஷ்ணுவினுடைய சிரசைக் கொய்கின்றனா் என்பதாம்

ണ്യ പെക്ഷം ലുങ്ക് തെയെങ്ങ വി പ്രാല്യായും പെക്കും വെത്രം മഴിലെങ്ക അവര്യുന്നു പ്രാല്യാം വെയാം മഴിലെങ്ക ബ്രാല്യാം പെപ്പുള്ളം അവരെ പ്രാല്യാം വേയാം മുള്ള ബ്രാല്യാം വെപ്പുള്ളം അവരെ പ്രാല്യാം വേയാം വര്യാം വര്യാ

करानीतं पटानीतं भूमौ निपतितं तथा। एरण्डार्कदलानीतं पत्रं पुष्पं फलं त्यजेत्।। प्रमादात्तैस्तु पूजा चेत् सा पूजा निष्फला भवेत्।

(இதன் பொருள்) கையில் கொண்டு வரப்பட்டதும், ஆடையிற் கொண்டு வரப்பட்டதும், பூமியில் விழுந்ததும், ஆமணக்கு எருக்கு இலேகளில் கொண்டு வரப்பட்டதுமான பத்திரமும், புஷ்பமும், பழவகையும் விலக்கத்தகுந்தன. கவனிக்காது கொண்டவரின் பூஜைக்கு உபயோகப்படா என்பதாம்.

பஞ்ச பாவத்திற்கு வசனம்,

வைவடாணி தொகுளாநி ஐுநிலி முராவூவெலி ஹி s ய

चतुर्दश्यष्टमीकृष्णपर्वणी रविसंक्रमः।

पश्चपर्वाणि चोक्तानि मुनिभिश्शास्त्रवेदिभिः।

இதன் பொருள் மேலே கூறப்பட்டிருக்கின்றது.

(118)

(அ-கை) வைதிகாக்கினியை தியானிக்கும் முறை கூறுகின்றுர். கூறில வெைழி கூசாஹு வு கு உது உ ருகுகுல உி வகுல உது உ ரூருல் மல் வு வு கூறு உரும் நல் வெஜ்ரு,ு தில் இல்லு முறை கூறுக்கின்று க अग्निं वैदिकमाहुरेकहृदयं रक्तं द्विवक्तं चतु-रशृङ्गं सप्तरसज्ञमङ्गनयनं वेदश्रुतिं मेषगम् । सव्ये सुक्सुवशक्तिजापघटिका वामे तु कुन्तं धवित्रं सर्पिस्थितभाजनं च दधतं त्रचंघ्रिं करैस्सप्तभिः ॥ ११९ ॥

(119) இரத்தநிறமான உடம்பும், ஒரு கழுத்தும், இரண்டு முகமும், ஆறு கண்ணும், நான்கு செவியும், நான்கு கொம்பும், மூன்றுகாலும், ஏழு நாவும், ஏழு கையும் அவற்றின் வலது பக்கத்தில் சுருக்கு சுருவமும் வேலும் ஜபமாஃயும், இடது பக்கத்தில் குந்தாயுமும், விசிறியும், நெய் பாத்திரமும் உடையதாகவும், ஆட்டின் மேல் இருப்பதாகவும் தியானிக்க வேண்டுமென்று சிவாகமத்திற்கு சொல்லப்பட்டிருக்கிறது.

ബ്രാം ചിലാളം നാതു നുമാം ബ്രാം പ്രക്കേ ക്രാം പ്രക്കാര് പ്രക്കേ പ്രക്കോ പ്രക്കാര് പ്രക്

ध्यायेचैव हुताशनं त्रिणयनं पद्मासनस्थं जपा-रक्तं शम्भुवदास्यहस्तसहितं वै काननं वाकरम् । ऊर्ध्वास्ये रसनात्रयश्च कनकाद्याख्यं हिरण्यादिकाः

प्रत्यक् दिक्प्रमुखा ह्यगाश्च दधतं बालं द्विपादं शुभम् ॥ १२०॥ (120) சிவந்த திருமேனியும், பத்மாசனமும், சிவகுமாரணைகயால் ஐந்து திருமுகங்களும், பத்துத் திருக்கரங்களும் உடையதாகவும், நடுமுகத்தில் நகை முதலிய மூன்று நாக்கும், மேற்கு முதலாகிய நான்கு முகங்களில்,

இரண்யன் முதலிய நான்கு நாக்கும் இருப்பதாகவும், இரண்டு பாதங்களும், பாலவயதும் உடையதாகவும், முகங்கள் தோறும், மூன்று கண்களிருப்பதாகவும், அல்லது ஒரு திருமுகமும், நான்கு திருக்கரங்களும் உடையதாகவும், அந்தத் திருக்கரங்களில் சக்தியும், ஜபமாலேயும் அப்பமும், வரப்பிரசாதமும் உடையதாகவும், சிவாக்கினியை தியானிக்க வேண்டும். பாலவயதாகத் தியானிப்பதற்குப் பிரமாணம் காமிகம்:-

ഖുകാരം പെ. திஷாயாசு தவை கு வு வையளவந் ു । ഉകൂനെயாം ബாത്ര ചെക്കാ தெயா உழு சூ வ ഉനി தழ

वृद्धरूपं प्रतिष्ठायां उत्सवे तु सुयौवनम् । विकास वित

(இதன் பொருள்) பிரதிஷ்டாகாலத்தில் வருத்தரூபமாகவும், உத்ஸவ காலத்தில் யௌவனரூபமாகவும், தீக்ஷாகாலத்தில் பாலரூபமாகவும் அக்கினியைப் பாவிக்கவேண்டு மென்பதாம். (120)

(அ-கை) ஏழு நாக்கு உண்டென்பதற்குப் பிரமாணம் கூறுகின்ளுர்

സെല്ലായ്ക്കുന്നു ക്യായായില്ലായും പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യായില്ലായും പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യോഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യോഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യം പ്രത്യാഗ്യാഗ്യം പ്രത്യാത്രം പ്രത്യം പ്രത്യാത്രം പ്രത്യാത്രം പ്രത്യാത്രം പ്രത്യാത്രം പ്രത്യാ

१६०२० की एक्का कक्का की ए का गा १ । ६६६ । सप्ताग्निजिह्नाः किल संप्रदास्ये पौर्वेऽथ कृष्णा यमदिङ्ख्याप्ता । रक्तोदगास्येऽन्यमुखे हिरण्या मध्येतिरक्ता कनकातिरूपाः ॥१२१॥

(121) ரக்தை, கநகை, பகுரூபை, சுப்பிரபை, கிருஷ்ணே, அதிரக்தை, ஹிரண்யை என ஏழு நாக்குகள் அக்கினிக்கு உண்டு. அவற்றுள் கிழக்கு முகத்தில் சுப்பிரபையும், தெற்குமுகத்தில் கிருஷ்ணயும், வடக்குமுகத்தில் ரக்தையும், மேற்குமுகத்தில் ஹிரண்யையும் என்றறிந்துகொள்க. நடுமுகத்தில் மூன்று நாக்குஞ்சேர்த்து ஐந்து முகங்களிலும் ஏழு நாக்குகள் உண்டு என்பது கண்டுகொள்க. இவ்வாறு அறிந்து அக்கினிகாரியஞ் செய்ய வேண்டும். (121)

 கு ை இவிக்க நிலிகா து குவை ஆரதை தஜபுநிகா அ ஊரி ய கூடி ப

मुद्रा तु होमे निजदक्षहस्ता दामावलग्नामृतस्रुक्सुवेण । अङ्गुष्ठसक्तेन कनिष्ठिका तु कुब्जोच्छृते तर्जनिका च मध्या ॥१२२॥

(122) தனது வலது கைபின் அணிவிரல் கட்டைவிரல்களால் சுருவத்தைப் பிடித்துக்கொள்ளல் வேண்டும். சுண்டுவிரல் குறுகினதாகவும் சுட்டுவிரல் நடுவிரல்கள் உயுர்ந்துமிருக்கவேண்டும். இது ஓமமுத்திரை யாகும். (122

(அ––கை) ஒமத்திரவியங்களேக்கொண்டு ஒமஞ்செய்யும் முறையை மூன்று சுலோகங்களால் கூறுகின்றுர்

മ്പതിപ്പും പെടുലയിലെ പ്രത്യാലവഴു

து தி வ வாணி நா

കൗബെ ചെ ഉധിഖ്യ തുടുഖധികം താരും കാല ഖാലത്യ I

க்றில் கூறக்அவு வாகு இந்து இந்து விக்கு விக்கு விக்கி விக

നെ ബുട്ടു ചെയ്യം ലയാളി ദേഷം വരു ആദ്യം ചെയ്യുന്നു. പ്രത്യായ ആദ്യം പ്രത്യായി വരു പുരുവും പുരുവും പുരുവും പുരുവും ആക്കൂറ്റം വെയും വെയും പുരുവും പുരുവും

வு உடு உடையியாக உூரியா கான பியாலிக் வை

പോ മെതിലേ എലെ നെന്മാരു ഉം മുമുപ്പം സാത്രീനമും മുക്സു

ையைഎ നുவானைவ்வ8 ∣

മംസത്വെക്ക ചക്തെന്പെടും ഈ ഗൗളവം-

நால் வர்வரியை இது வா தல் வர்வரியில் வக

நிஜ்வ-வாணு வித% ய 824 ய

வராதெய்கா தாஹ்ஜி தி கூருவண் காஷா இதா நூர்வி வதா கையை வ ஹொதவ 2 ஊா தியவா தியர்வ

சு ஓராத வனவல கிடு ஹொ? வ. மா? ய கஉடு ய

शाल्याद्यङ्गुलिपश्चकेन जुहुयात् मृग्या तिलं पाणिना कुब्जेनैव द्धिप्रसृत्यवधिकं लाजं तथा पायसम् । क्षीरं क्षौद्रघृतं सुचाविध च यत् द्रव्यं द्रवद्रूपकं
भक्ष्यं वस्तु समस्तमेव तु यथासिद्धं फलं पर्विभिः ॥१२३॥
अन्नं ग्रासमितं फलन्तु चतुरङ्गुल्यायतं मुष्टिना
मानं मूलमपूपवर्गमुचितं भूयाद्यथा खण्डशः ।
गन्धश्चात्र चणोपमं तु गुळसत्खण्डं बदर्यस्थिवत्
गुग्गुल्यादि च कामिकोक्तमिति वा निष्कप्रमाणं घृतम् ॥१२४॥
प्रादेशमात्रास्समिदिक्षुखण्डकाष्ठालताश्चापि पताकयैव।
होतव्यमन्नादि यवादि शङ्कमुद्रात एवं किल होमपन्थाः ॥ १२५॥

(123, 124, 125) சகல ஓமத்திரவியங்களேயும் ஒமத்தில் உபயோகிக்கும் முறை வருமாறு:– சம்பா நெல்லு, அரிசி, பயர், உழுந்து, கட்ஃ, துவரை, அவரை, கடுகு, கொள்ளு முதலியவற்றை ஐந்து விரல்களால் ஆகுதி செய்யவேண்டும். எள்ளே மிருகீ முத்திரையினுும், தயிரை குவித்த கையினுும் ஆகுதி செய்யவேண்டும். பொறியை ஒரு பிடியால் ஓமஞ் செய்யவேண்டும். பாயசம், பால், தேன் முதலிய திரவகத்திரவியங்கள் அரேத்தையும் சுருவமென்னும் பாத்திரம் எவ்வளவு கொள்ளுமோ, அவ்வளவு பிரமாணம் சுருவத்தாலும், இன்னும் ஏனேயதின்னும் பொருள்களே அவை எவ்விதம் இருக்குமோ அவ்விதமே ஒரு பலப்பிரமாணம் பர்வாக்களாலும், அன்னத்தை ஒரு கவள அளவாகவும், பழவகை அனேத்தையும் நாலங்குல அளவாகவும், கிழங்குவகை அனேத்தையும் முஷ்டிப் பிரமாணமாகவும், பணியாரவகை யணத்தையும் சிறிதாகத் துண்டுசெய்தும், சந்தனத்தைக் கடி அளவாகவும், வெல்லம் குங்கிலியம் முதலானவற்றை இலந்தைப்பழவிரை அளவாகவும் ஓமஞ்செய்யவேண்டும். நெய்யை ஒரு கழஞ்சி அளவாகவும், சமித்து, கரும்பு, விறகு, கொடி என்னுமிவற்றை ஒருசாண் அளவாக பதாக முத்திரையினுலும் ஓமஞ்செய்யவேண்டும். அன்னம் முதலியவற்றை சங்க முத்திரையினுல் ஓமஞ்செய்யவேண்டும் (அ-கை) ஓமஞ்செய்வதாலுண்டாகும் பலணே இரண்டு சுலோகங்களால் கூறுகின்ளுர்

கௌஸு ்தைஹ் படாஹ் கூடிவிக்கி வராதா வு நிவாமன் வெக்கி வரு வி நீலொத்லை? உத் கொய்வஹாச் வி இசுவா வாயி ஒர் சா இர் ஹு கை டி வாயி இர் சிவாமன் வெலு வாகண் வர் பிழ் நிவாமன் வெலு வு நிலை நிவாமன் வெலு வு நிலை நிவாமன் வெக்கையி வாத்கூரா இல் அம் கூடுவிக் வரிருள் மாடு வி இநாக மி கூடி பி

गोवृद्धिः पयसा घृतेन महदैश्वर्यासितातो यशो दध्ना सर्वसमृद्धिरन्नकबलैः अन्नानि लाजैर्यशः । वित्तं स्यात् सतिलाक्षतैस्तु मधुनाभीष्टं हि काश्मीरजैः कौसुम्भैस्सुपटास्सुरूपकविते स्यातां सुताम्बूलतः ॥१२६॥ अम्भोजैर्नृपवश्यता नृपवधूर्वश्या हि नीलोत्पलैः मन्त्री कैरवहोमतो द्विजमुखाबोधिद्रुमाद्याहुतैः । लोणैर्वृष्टिनिवारणं खलु पुनस्सद्धृष्टयो केतसैः पुत्तल्यादिसदाहुतिस्तु कलयेद्वश्यान् नरान् स्त्रीजनान् ॥१२७॥.

(126–127). பாலிஞல் ஓமஞ்செய்தால் பசுக்களுண்டாகும். நெய்யால் ஓமஞ்செய்தால் மகத்தான ஐசுவர்யமுண்டாகும். ஓமஞ்செய்தால் கீர்த்தியுண்டாகும். சருக்கரையால் ஓமஞ்செய்யின் எல்லா விருத்தியுமுண்டாகும். அன்னத்தினுல் திவ்வியான்னம் ஓமஞ்செய்யின் வசியமும், ஓமஞ்செய்யின் பொறியினுல் ககபோஜனமுமுண்டாகும். அதுவுங்கீர்த்தித் தரும். எள்ளும் அரிசியுங்கலந்து ஓமஞ் செய்யின் அதிக தனமுண்டாகும். தேனினுல் ஓமஞ்செய்யின் நிணத்த காரியம் குங்குமப்பூவினுல் ஓமஞ்செய்யின் திவ்ய வஸ்த்ர சித்தியாகும். முண்டாகும். வெள்ளே வெற்றிலேயாலும் பாக்காலும் ஓமஞ்செய்தால் நல்ல ரூபமும் கவிதையுமுண்டாகும். தாமரை புஷ்பத்தால் ஓமஞ்செய்யின் ராஜ வசியமுண்டாகும். நீலோத்பல புஷ்பத்தால் ஓமஞ்செய்யின் ராஜஸ்திரீ வசியமாவாள். ஆம்பலிஞல் ஓமஞ்செய்தால் மந்திரி வசியமாவான். அரசின் சமித்து முதலியவற்றுல் ஓமஞ்செப்பின் பிராமணர் முதலியவுர் வசியமாவர். வறன்வஞ்சியினுல் ஓமஞ்செப்பின் மழை விட்டுப்போகும். நீர்வஞ்சியினுல் ஓமஞ்செப்பின் மழையுண்டாகும். புத்தளி முதலியவற்ருல் ஓமஞ்செப்பின் எல்லாம் வசியமாகும். இவ்வாறு ஓமபலன் அறிந்து கொள்க. (126–127)

(அ-கை) ஒமத்திரவியம் பதினெட்டின் பெயரைக் கூறுகின்றுர்.

**சு**வு விரு நளகு இவர்கள்

வை இரஜா உகா மூரா வூசி -

**ഈ** വേരാം പ്രസ്ത്രം അവരുന്നു അജ്ജാസ

ழுவாட்டாம் குறைய ரிறை 1

<u>தை 9 சூர்க்க</u> விருந்த வர்கள்

**ബാധ**ൂദ്ധ ஹொ ഈ ചി <u>ക</u>ം

ളം ചുപത്യുത്ത തുടഞ്ഞത്തി പര്യായുന്നു പര്യായിക്കാര് അവേദ്യം അവേദ്യം

आदाविन्धनमाज्यदुग्धदधिसङ्काजाढकार्थास्समित् मुद्रापूपगुळाश्च सक्तुमधुनीवाराश्च माषो यवः । इत्यष्टादशकं तिलेन चरुणा सार्धश्च होमोचितं द्रव्याणीह समस्तवस्त्विप शुचेभीज्यं प्रसिद्धं यवः ॥ १२८॥

(128) ஓமத்திரவியம் பதினெட்டாவன: விறகு, நெய், பால், தயிர், துவரை, பொறி, கடுகு, சமித்து, பயர், பணியாரம், வெல்லம், பொறிமா, தேன், குழைச்செந்நெல், உழுந்து, சம்பாநெல், எள்ளு சருவாகிய அமுது என்பன. இவை தவிர ஏனேய பதார்த்தங்களும் ஒமத்திற்காகும். இவ்வாறு ஒமத்திரவியம் அறிந்துகொள்க. (128)

(அ-கை) அக்கினியினுடைய அவயவத்தைக் கூறுகின்ருர்

കോരും പെക്കാരുന്നും പ്രത്യേഷം അവരും പെടുത്തികം വരുന്നും പ്രത്യാക്കുന്നും പ്രത്യാക്കുന്നും പ്രത്യാക്കുന്നും പ്ര അവരും പെടുത്തികം പൂര്ദ്ധാരം പ്രത്യാക്കുന്നും പെടുത്തികം പുരുത്തിക്കാരുന്നും പ്രത്യോക്കാരുന്നും പ്രത്യാക്കാരുന്നും പ്രത്യാക്കാരുന്നും പ്രത്യാക്കാരുന്നും പ്രത്യാക്കാരുന്നും പ്രത്യാക്കാരുന്നും പ്രത്യാക്കാരുന്നും പ്രത്യാക്കാരുന്നും പ്രത്യോക്കാരുന്നും പ്രത്യാക്കാരുന്നും പ്രത്യോക്കാരുന്നും പ്രത്യം പ്രത്

ஸ்ரோது வராறி முற்றவை கூறுக்கள் கூறி விருவிக்கள் கூறி விருவிக்கள் கூறி விருவிக்கள் கூறி விருவிக்கள் கூறிக்கள் கூறிக்

(129) ஓமஞ்செய்யும் அக்கினி குண்டத்தில் விறகாக இருக்குமிடம் செவி. அதில் ஓமஞ்செய்தால் வியாதியுண்டாகும். புகையாக இருக்குமிடம் மூக்கு அதில் ஓமஞ்செய்தால் துக்கமுண்டாகும். சிறிது எறிகிறயிடம் கண்கள். அதில் ஓமஞ்செய்தால், தான் இருக்கும் ஊருக்கு அக்கினியினுல் கெடுதல் உண்டாகும். தணலாயிருக்குமிடம் சிரசு. அதில் ஓமஞ்செய்தால் துக்கம் நேரிடும். ஆகையால் அக்கினியினுடைய சுவாலேயாகிய சிகையில் ஓமஞ்செய்யவேண்டும்.

(அ–கை) அக்கினி லக்ஷணத்தைக் கொண்டு சிஷ்யனுடைய சுபாசுப லக்ஷணம் அறியும்படி நான்கு சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர்

ത്യൂന്റെ ചെയ്യുന്നു പ്രധാരം പ്രവാരം പ്രധാരം പ്രവാരം പ്രവാരം പ്രധാരം പ്രവാരം പ

தை வடி தத் சூலியத்முவிலா வாழ் வடி தத்த சூலியத்முவிலா

யூ உண்க வது விரம் வேடு வாந் கிறிய விரும் வாகுமுன் விரும் விரும்

ള്പ്പാബു കൾதா ஹி விஸ്മുத9ിഉം കാരം കാരം ചെയ്യുട്ടിയുട്ടു

மொகாறாகு மக்கு விலமதிரு உள்ள வெராகா ஹிலைதாவதீ 11 கூக 11 ബ്യംബ്ലെ മൗന്ത്രാക്കാരെ മൗന്ത്രാലെ **ெ**மாவெய் *க*ூதவிய் ஸ<sub>ு</sub>டிய-வாயிநை<sub>குஷ்</sub>விதொ ஹி வஹிரு*ம* விஷாம் மதா உூறுவா ப வாஜிவெ முவ*மா*லதொ ஆ-8தி வெகு ഞ്ഞെ തൗമിഃ കം പടെ ക ബുത്തുപ്പെയിെ ബായിലെ ഈംപ്ടി ചെങ് **ஸ்**ு ஊாவஹா நிஷ் வடு வ க ப வாஸு காழி ஸு ஜெ ந கொ வ ஸ ஜ ர மொ வணியர்தி வி. ஆ. இறைய வீணா**சிக்**ணிதெநலை யழிஹ **உர**ுசு வ<sub>ு</sub>தாவீ உைவெசு ப **ஐபெர் அடி நடிக்க கடி கடிக**ைய ചഞ്ഞ ബൗഖ് தുളിഖാ ധൗളബി ക്രസ്തെ വെ ദ്രാധ്യാത്രം വ

कुण्डाग्नौ च शुभाशुभस्य यजनात् प्रागिग्निचिह्नै रसैः
विज्ञेयोऽथ च वर्णशब्दसुरभिज्वालाश्च धूमेरणे।
चिह्नानीति षडेव तत्र तु पुनर्वर्णस्तथैकादशध्वानः पश्च ततः त्रयोदशविधा गन्धािशशखा पश्चधा॥१३०॥
धूमस्त्वत्र चतुर्विधः खलु पुनश्चात्रेरणं राशितः
सम्भूयािग्नजलक्षणस्य गणना पश्चाशदित्यागमे।
दीप्ताख्ये कथिता हि विस्तृतिमदं कालोत्तरे नेकधा
श्लोकाश्चात्र शतश्च विंशतिरुभौ प्रोक्ता ह्यथैतावती॥१३१॥
ब्रह्मग्ने गुरुतल्पगे गुरुवधे गोग्ने कृतग्ने सुरापायिन्येष्वसितो हि विह्नरथ विष्ठागन्धतो भूहरे।
स्वामिन्ने शवगन्धतो भ्रमित चेत् स्त्रीग्ने शुचिः कम्पते
स्वर्णस्तेयिनि बालधे स्फुटित चेत् भ्रूणावहो निष्प्रभः॥१३२॥

बन्धूकादिसुमेन्द्रकोपसदशो विह्नर्यदि प्राक्शुभो वीणादिकणितेनले यदिह चामुत्र प्रतापी भवेत् । कर्पूरागरुचन्दनादिसुरभौ वह्नौ सुखी तिच्छखा-प्रागूर्ध्वोत्तरपार्श्वगा यदि धनी धूमिस्सितश्चेनृपः ॥ १३३ ॥

(130–133)குண்டத்தில் அக்கினியிலக்கணம் ஆறு வகையாகக் கூறப்படும். அவையாவன, வர்ணம், சப்தம், கந்தம், சுவாலே, தூமம், ஈரணம் என்பன. அவற்றுள், வர்ணமாகிய நிறம் பதிஞெரு வகைப்படும். சப்தம் ஐந்து வகைப்படும். கந்தமாகிய பரிமளம் பதிமூன்று வகைப்படும். சிகையாகிய சுவாலே ஐந்து வகைப்படும். தூமமாகிய புகை நான்கு வகைப்படும். ஈரணமாகிய கதிபேதம் பன்னிரண்டு வகைப்படும். ஆக இவ்வாறு அக்கினி இலக்கணம் ஐம்பது வகைப்படும்மன அறிந்து கொள்க. இவ்வாறு தீப்தாகமத்தில் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. காலோத்தரம் என்னும் உபாகமத்தில் இன்னும் விரிவாகச் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது.

லக்ஷணம் அறியுமுறை இனி சிஷ்ய பிராமணக்கொலே, ஆசிரியக் கொலே, குருவின் மணேவியைப் புணர்தல், பசுவைக் கொல்லுதல், செய்நன்றி மறத்தல், கள் குடித்தல் என்னும் அக்கினி செய்தவனுக்கு பாவங்களேச் நிறமுடையதாயிருக்கும். பூமியைத் திருடியவனுக்கு அக்கினி அசுத்த வாசணேயுடையதாயிருக்கும். தன்னுடைய தஃலவணேக் கொஃுச் செய்தவனுக்கு அக்கினி பிண வாசீனயுடையதாயிருக்கும். மகளிரைக்கொன்றவனுக்கு அக்கினி பிரமித்தஃயிடையதாயிருக்கும். சுவா்ணத்தைத் திருடினவனுக்கு அக்கினி நடுங்கும். சிசுக்கொஃச் செய்தவனுக்கு அக்கினி துடிக்கும். கருப்பத்தைக் கெடுத்தவனுக்கு அக்கினி காந்தியில்லாதிருக்கும். இவ்வாறன்றி, உச்சித்திலத முதலிய புஷ்பத்தின் நிறம்போலும், இந்திரகோபப் பூச்சியின் நிறம் போலும், அக்கினி சிவந்திருந்தால், தீக்ஷை பெற்றுக்கொள்பவனுக்கு மிகுந்த நன்மை உண்டு. கற்பூரம், அகில், சந்தனம், கஸ்தூரி முதலிய நல்ல வாசணே புண்டாயின் சிஷ்யன் சுகியாயிருப்பான். வீணே முதலிய இனிய சப்தமுண்டாயின் சிஷ்யன் இம்மையிலும் மறுமையிலும் உத்தமஞக இருப்பான். அக்கினியின் சுவாஃயானது கிழக்கு, வடக்கு, மேற்கு, தெற்கு, நடு என்னும் இந்தத் திக்குகளில் சாய்ந்திருந்தால் சிஷ்யன் பெரிய தனவாஞக இருப்பான். புகை வெளுத்திருந்தால் சிஷ்யன் இராஜவாக இருப்பான். அக்கினினுடைய குறிகளேக் கொண்டு சிஷ்யனுடைய இலக்கணங்களேயறிந்து, நல்லாசிரியன், சிஷ்யனுக்குத்

தீகை செய்துவைக்க வேண்டும். அக்கினியில் குறிகள் பொல்லாதனவாயிருந்தால் பிராயச்சித்தஞ்செய்து தீகை செய்துவைக்க வேண்டும். (130–133)

(அ–கை) பஞ்சாசன இலக்கணம் இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்றுர்.

> **ரு** ஹொராஸந்வனுக் வ<sub>7</sub>⊌ூதொz-<u> நகை</u> தி<sub>ர</sub>கொண<u>கை</u> த ബിം ഇന്ത്യാരും ചെ ചെയ്യാരും துவிகி பொமாஸந்டி 1 வரத்வை **ക്ടെ**ഫ്മട്ടതം வி . ஹாஸ் ந . வடு அந்நாலிய இநெ நு இழி இ <u> அாநு மூஹெ</u> உத்தன்பாஸ் நடிவந் கூன்ப <u>மாநாஸநாதை ம்த</u> ஒ ലാരി ത്രിപ്പെട്ടും ഉള്ള ഉള്ള പ്ര கூநாக் மு.நி.மஜை யௌம்ஜவார் வ **்வ**ித்னி ஆள்-<u>நநு</u> கணி ஆகா மொக் வா த்வுர் இத்தி ii ஓச்சு ii ௵தாவிக்க

शम्भोरासनपश्चकं प्रथमतोऽनन्तं त्रिकोणं ततः सिंहाख्यं चतुरश्रकं तदपरं तद्घद्धि योगासनम् । पद्मं वृत्तमथो षडश्रममलं स्नाने तु सिंहासनं चानन्तं पटचन्दनादियजने चानुग्रहे निर्मलम् ॥ १३४ ॥ उक्तश्चासनपश्चकश्च परमेशानासनान्तर्गतं धारिण्याद्यमनन्तकं हरिरथो धर्मादिचाच्छादनम् । कन्दाद्रन्थिगमेव यौगमपरं पद्मं दलात्कर्णिका-धोन्तंसा ननु कर्णिका तु विमलं स्याद्योगजे दर्शितम् ॥ १३५ ॥

(134–135) சம்புவாகிய ஸ்ரீமகாதேவருக்கு அனந்தாசனம், சிங்கா சனம், யோகாசனம், பத்மாசனம், விமலாசனம், என ஐந்து ஆசனங்கள் உண்டு அவற்றுள் அனந்தாசனம் மூன்றுகோணமுடையது, சிங்காசனம் நான்கு கோணமுடையது, யோகாசனமும் நான்கு கோணமுடையது 14 பத்மாசனம் வட்டமாகவிளங்குவது. விமலாசனம் ஆறு கோணமுடையது, இந்தப் பஞ்சாசனங்களுள், அபிஷேக சமயத்தில் அனந்தாசனம், சிங்காசனம், இரண்டும் பூஜிக்கவேண்டும், பரிவட்டம், உத்தரீயம், திருவாபரணம், புஷ்பம், சந்தனம் முதலியன அணியும் பொழுது யோகாசனமும், பத்மாசனமும், பூஜிக்கவேண்டும். அனுக்கிரகஞ்செய்யும் பூஜா சமயத்தில் விமலாசனம் பூஜிக்கவேண்டும். இவ்வாறு பஞ்சாசனம் பூஜிக்கும் முறை அறிந்துகொள்க, இந்தப் பஞ்சாசனமும் சிவாசனத்துள் அடக்கமாகும், எவ்வாறெனில், ஆதாரசக்திமுதல் அனந்தார்ச்சினே முடிவாக அனந்தாசனம். தர்மமுதல் ஊர்த்துவச்சதந முடிய சிங்காசனம். கந்தமுதல் கிரந்திமுடிய யோகாசனம். உபதளமுதல் கர்ணிகைவரை பத்மாசனம். கர்ணிகை விமலாசனம் என்க, இவ்வாறு ஐந்தாசனமுஞ் சிவாசனத்துள் அடங்குமுறையை அறிந்து சிவபூஜை செய்யவேண்டும், யோகஜம் என்னும் சிவாகமத்தில் இவ்வாறு ஆசன இலக்கணம் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது,

(அகை) சோடசோபசாரத்தைப்பற்றி கூறுகின்ருர். வெடி கூகா ஹொலமலைய வாரு மண நா வா இரா இதா இதய த தமைய ஸா நா ஸா நா வா ஹ ந இ

> ന്ഥെയാണ് ചഞ്ചാച്മ പ്രജ്ജ ല ചെ നപ്പാച്ചം ഇലാളം അച്ചാ കാല് ഉലാത്വാള സ്യാല് ഉല്ലെയ്ക്ക് ഉള്ള പ്രജ്ജ് വര്

प्रोक्ता षोडशधोपचारगणना पाद्याद्यमादौ त्रयं शम्भोद्वरिसमर्चनश्च तद्यो स्नानासनावाहनम् । गन्धाद्यश्च निवेदनश्च तद्यो धूपश्च दीपाहुती द्वे पश्चाचुलकोदकं स्तुतिपरागर्घ्येथ चण्डार्चनम् ॥ १३६॥

(136) சிவார்ச்சணேக்குரிய உபசாரம் பதினுறு வருமாறு: பாத்யம், ஆசமனீயம், அர்க்கியம், துவாரபூஜை, அபிஷேகம், ஆசனமூர்த்தி மந்திரத்தால் அருச்சித்தல், ஆவாகனம், சந்தனம் முதலியன சமர்ப்பித்தல், நைவேத்தியஞ் சமர்ப்பித்தல், தூபஞ் சமர்ப்பித்தல், தீபஞ்சமர்ப்பித்தல், நித்தியாக்கினி காரியம் செய்தல், திருக்கரத்தில் சுளுகோதகத்தை (உள்ளங்கை ஜலத்தை) வார்த்தல், தோத் திரஞ்செய்தல், பராங் முகார்க்கியங் கொடுத்தல், சண்டேஸ்வரபூஜை என உபசாரம் பதினுறுங் கண்டு கொள்க. (136)

(அகை) இனி பஞ்சோபசாரத்தைப்பற்றிக் கூறுகின்ளுர்.

ந்பால்லியை வாகம் தீயாஸைக்ஸ் வன காமூச் ஐக் காஸ் க்டிஃக்கு ஸூசு வ வஸம் காண்க்கு வாஞிவா கூழங்கூடுவைை வ நடுகுவைவை

ബെഞ്ഞ്നു ഇന്നു ഇവരു പ്രമുഖന്നു പ്രമുഖന്നു പ്രമുഖന്നു പ്രമുഖന്നു പ്രമുഖന്നു പ്രമുഖന്നു പ്രമുഖന്നു പ്രമുഖന്നു പ്ര

क्त्दो मूलफले च गन्धकुसुमे चान्नादयः पार्थिवा दुग्धं दध्युदकं सिता च वसनं चाप्योऽथ भूषामणिः। दीपास्तैजस एव मारुत इदं धूपाद्यथो चामरं घण्टागीतरवाश्च नाभस इमे पञ्चोपचाराः समृताः॥ १३७॥

(137) கிழங்கு, மூலம், பலம், சந்தனம், புஷ்பம், அமுது முதலாயின பார்த்திப (பிருதிவி) உபசாரம், பால், தயிர், திருமஞ்சனம், சாக்கரை, வஸ்திரம் முதலியன ஜலமயமான உபசாரம், நெய்தீபம், ஆபரணம், ரத்தினம் முதலியன, அக்கினிசம்பந்தமான உபசாரம். தூபம், சாமரம் முதலியன, வாயுசம்பந்தமான உபசாரம். மணி, கீதம், முகவீண முதலியன ஆகாச சம்பந்தமான உபசாரம் இவ்வாறு பஞ்சோபசாரங்கண்டு கொள்க.

(அ.-கை) மாசபூஜாவிதியைப்பற்றிக் கூறுகின்ருர்.

ള്ലാപ്പെറ്റം ജുമുറിഴെ നുഴും ന തുള്ള പുരുത്ത് പ്രാത്ത്യ തെയുന്നു പുരുത്ത്യ യെയുന്നു പുരുത്ത്യ പുരുത്ത്യം പുരുത്ത്രം പുരുത്ത്യം പുരുത്ത്യം പുരുത്ത്യം പുരുത്ത്യം പുരുത്ത്രം പുരുത്രം പുരുത്രം പുരുത്ത്രം പുരുത്ത്രം പുരുത്ത്രം പുരുത്ത്രം പുരുത്ത്രം പുരുത്ത്രം പുരുത്ത്രം പുരുത്ത്ര

सर्पिस्साहसपूजनं हि मधुना तैष्ये तप:कम्बलं

फल्गुन्यां दिधपूजनं दमनकं चैत्रे नभश्चन्दनम् । ज्येष्ठे मासि फलत्रयं शुचिघनक्षीरं सिता श्रावणे भाद्रेऽपूपिषे पराचयजनं दीपार्चनं कार्तिके ॥ १३८॥

(138) பன்னிரண்டு மாதத்திற்கும் மாதபூஜை வருமாறு : மார்கழி மாதத்தில் நெப்பபிஷேகம், தை மாதத்தில் தேனபிஷேகம். மாசி மாதத்தில் நெப்பகம்பளம், பங்குனி மாதத்தில் வடிகட்டின பசுந்தமிர், சித்திரை மாதத்தில் மருக்கொழுந்து, வைகாசி மாதத்தில் சந்தனம், ஆனி மாதத்தில் முப்பழம், ஆடி மாதத்தில் திரட்டிப்பால், ஆவணி மாதத்தில் எள்ளுஞ்சர்க்கரையும், புரட்டாசி மாதத்தில் பணியாரம், ஐப்பசி மாதத்தில் சம்பா அன்னம், கார்த்திகை மாதத்தில் தீபவரிசை, இவ்வாறு பன்னிரண்டு மாதத்திலும் மாதபூஜை செய்யவேண்டும். (138)

டு அலைலோ நாசி சூவகு யது சூலை முன் கூறு விக்கள் விக்கள

लिङ्गं रत्नजमष्टधा प्रथमतो वज्रात्ममाणिक्यजे वैडूर्यं स्फटिकप्रवाळजनिते नैलञ्च गोमेदकम् । इयामञ्चेति च चिन्त्यविश्वकथितं शत्रुक्षयं श्रीसुतं शेषर्द्धिस्वकवश्यवित्तरुचिसद्भोगप्रदानि क्रमात् ॥ १३९॥

(139) இரத்நலிங்கம் எட்டு விதமாகும். அவையாவன, வச்சிரலிங்கம், மாணிக்கலிங்கம், வைடூரியலிங்கம், ஸ்ட்டிகலிங்கம், பவளலிங்கம், இந்திர நீலலிங்கம், கோமேதகலிங்கம், மரகதலிங்கம் என்பன. இந்த லிங்கங் களுள்,வச்சிரலிங்கத்தைப் பூசித்தால் சத்துருஜயமுண்டாகும். மாணிக்கலிங்கத்தைப் பூஜித்தால் ஐஸ்வரியமுண்டாகும். வைடூரியத்தை பூஜித்தால் நல்லபுத்திரன் உண்டாவன். ஸ்ட்டிகலிங்கத்தைபூஜித்தால் சகல விருத்தியுமுண்டாகும். பவளலிங்கத்தைப் பூஜித்தால் சகல வசியமும் உண்டாகும். இந்திரநீலலிங்கத்தைப் பூஜித்தால் தனம் உண்டாகும். கோமேதக லிங்கத்தைப் பூஜித்தால் அமுகுண்டாகும்.

மரகதலிங்கத்தைப் பூஜித்தால் நல்லபோகமுண்டாகும். இவ்வாறு சிந்தியவிசுவமென்னும் ஆகமத்தில் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. *(139)* 

(அ-கை) உலோகலிங்கம் எட்டுவிதமென்று கூறுகின்றுர். இல மனாஷவி மல ஹி ஹொஹஐ நி தல வைறுல தயா ராஜதல தாதுல கால வில ஐ ஜாரு கூடு டு மூ இதல வைலை து வு மூராய வை இ வல வ ஓராஜி வலு வ பு து கூரு வி வெ வரா வழை வ பு ந வரா மி தரா மா வரு கூழா மலை பக்கும்

लिङ्गश्चाष्टविधं हि लोहजनितं हैमं तथा राजतं ताम्रं कांस्यजमारकूटरचितं सैसं त्रपृश्चायसम् । संपद्माज्यसुपुत्रकाप्तिजनविद्वेषास्तथोच्चाटनं व्याध्यायुर्मृतयस्तदर्चनफलानीत्याह सूक्ष्मागमे ॥ १४०॥

(140) உலோகலிங்கம் எட்டுவிதமாகும். அவையாவன, சுவா்ண லிங்கம், வெள்ளிலிங்கம், செம்புலிங்கம், வெண்கலலிங்கம், லிங்கம், ஈயலிங்கம், துத்தநாக லிங்கம், இரும்புலிங்கம் என்பன். லிங்கங்களுள், சுவர்ணலிங்கத்தைப் இந்த பூஜித்தால் சம்பத்துண்டாகும். வெள்ளிலிங்கத்தைப் பூஜித்தால் அரசாக்ஷியுண்டாகும். செம்பு லிங்கத் தைப் பூஜித்தால் நல்ல புத்திரன் உண்டாவன். வெண்கல லிங்கத்தைப் பூஜித்தால் ஜனங்களுடைய விரோதமுண்டாகும். பித்தளே லிங்கத்தைப் பூஜித்தால் உச்சாடன முண்டாகும். ஈயலிங்கத்தைப் பூஜித்தால் வியாதியுண்டாகும். துத்தநாக லிங்கத்தைப் பூஜித்தால் ஆயுள் உண்டாகும். லிங்கத்தைப் பூஜித்தால் மரணமுண்டாகும். இவ்வாறு உலோக லி ங்கங்களும் அவற்றைப் பூஜிப்பதாலுண்டாகும் பலன்களும் அறிந்துகொள்க. (140)

(அ–கை) க்ஷணிகலிங்கம் பதினுறுவிதமென்று மூன்று சுலோகங் களினுற் கூறுகின்றுர்.

து ஆஸாநி தி பூக்க வர்களி விருக்கி விருக்கி வாஞு கா-வில மல் தணு இசைவில் மய்ம இல் மல் தணு இசைவில் விருக்கி விரு வறாஜாநவநீதஐം அ வ.....-வைஷ் உரந்த கூறிக் ത്ത്വെയ്ക്ക് തൊടെയിലെ മംഗ്പട്ടത്രെ ചെ പയ്ലഖം ക്നാനത്ത வராதத©உച இத்த முத்திய கி உணிய உணி சூசாக **௸**௱௳௷௺**ௐ**௶௷ௗ௺௳௷௺௳ௐ௳ തെലുപ്പെ ഉപ്പാക്കു പ്രക്കുന്നു വ <u>க த</u>ூர ம\ஜவவ் ஜீர ஸ்ஜ<u>க</u>ர ஹொ மு வ விரையில் வ வாதாஜு, உளி வந்து கையிழி இ പ്രൈക്കായും കൃത്തിക്കൊയ്ക്കായ ആസംസ ബളകുചും കുധം ബൈകുകം றி∘ ம**் தண**ு⊚ெள் ഉந் நிடி பெடுத்8 வை வாகு சிவ வ வைகாக 1 நீது யுக்க நவு விய ஹு வைவ@ு வൈஷ்ண வாட்டுக வு அசு சி வி அசி பி அசி பி

लिङ्गानि क्षणिकाणि षोडशिवधान्यत्रादितो वालुकालिङ्गं तण्डुलमन्नलिङ्गमथमृत्स्नानिर्मितं गोमयम्।
पश्चाद्गोनवनीतजश्च फलपैष्टे चान्दनं कूर्चकं
भस्माक्षे सुममालिकागुलजले द्वे पल्लवं कारणे ॥ १४१ ॥
पश्चात्तत्फलमुच्यतेंशुमित यत् मुक्तिश्च भुक्तिः क्रमात्
आयुश्चात्मिवशुद्धचरोगदृढता सौख्येष्टपृष्टिप्रभाः।
तत्तद्भाग्यमधृप्नीशसमता भोगः प्रमोदस्सदा
साम्राज्यं भुवि सद्गुणाप्तिरिति यज्ज्ञात्वेष्टशंभुं यजेत् ॥ १४२ ॥
प्रोक्तेषु क्षणिकेषु भूसुरसमभ्यर्च्यं त्रयं सैकतं
लिङ्गं तण्डुलमौदनं हि नृपतेस्स्यात्पार्थवं गोमयम्।

#### नीतं युक्तनवं विशस्तु सफलं पैष्टश्च पाटीरजं शूद्रस्यापि च दर्भकूर्चसुमनोमाले च मीलं त्रयम् ॥ १४३ ॥

(141-142-143) க்ஷணிகலிங்கம் பதின்று வகைப்படும். அவை யாவன, மணல் லிங்கம், அரிசி லிங்கம், அன்னலிங்கம், மண்லிங்கம், கோமயலிங்கம், வெண்ணெய் **லிங்கம், மூலிங்கம்**, மா**வுலிங்கம்**, சந்தன தெற்பை லிங்கம், வியூதிலிங்கம், உருத்திராக்கலிங்கம், லிங்கம், புஷ்பமாலாலிங்கம், சர்க்கரை விங்கம், அப்புலிங்கம், தளிர்லிங்கம் இந்த லிங்கங்களுள், மணல் லிங்கத்தைப்பூஜித்தால் என்பன. முக்தியுண்டாகும். அரிசிலிங்கத்தைப் பூஜித்தால் போகமுண்டாகும். அன்னலிங்கத்தைப் பூஜித்தால் ஆயுள் உண்டாகும். மண்லிங்கத்தைப் பூஜித்தால் ஆத்மசுத்தியுண்டாகும். கோமயலிங்கத்தைப்பூஜித்தால் வியாதி இல்லே. வெண்ணெய் லிங்கத்தைப்பூஜித்தால் சரீரதிடமுண்டாகும். பழலிங்கத்தைப்பூஜித்தால் சௌக்கியமுண்டாகும். மாவுலிங்கத்தைப் பூஜித்தால் இஷ்டசித்தியுண்டாகும். சந்தன லிங்கத் தைப் பூஜித்தால் வீரியமுண்டாகும். தெற்பை லிங்கத்தைப்பூஜித்தால் தேஜஸ் உண்டாகும். விபூதிலிங்கத்தைப் பாக்கியமுண்டாகும். ருத்திராக்க லிங்கத்தைப் பூஜித்தால் நீங்கும். புஷ்பமாலா லிங்கத்தைப்பூஜித்தால் உருத்திரசாருப்பியபோகம் உண்டாகும். சர்க்கரை லிங்கத்தைப் பூஜித்தால் சந்தோஷமுண்டாகும். அப்புலிங்கத்தைப் பூஜித்தால் சாம்ராஜ்யமுண்டாகும், தளிர்லிங்கத்தைப் பூஜித்தால் நல்லகுணமுண்டாகும் என்க. இந்த லிங்கங்களேக் தவிர க்ஷணிகலிங்கம் இன்னும் பலவுண்டு, இவற்றுள் மணல் லிங்கம். அன்னலிங்கம், அரிசிலிங்கம் என்னும் மூன்றும் பிராமணசைவாகள் பூசித்தற்கு உரியன. மண்லிங்கம், ங்கம், வெண்ணெய்லிங்கம் என்னும் மூன்றும், க்ஷத்திரியசைவர்கள் பூஜித்தற்கு உரியன. பழலிங்கம், மாவுலிங்கம், சந்தனலிங்கமென்னும் வைசியசைவாகள் பூஜித்தற்கு உரியன. தெற்பைலிங்கம், புஷ்பமாலா லிங்கம், சாக்கரைலிங்கமென்னும் மூன்றும் நான்காவது சைவரான வேளாளர் முதலியோர் பூஜித்தற்கு உரியன. லிங்கங்கள் அணவரும் பூஜித்தற்கு உரியனவாதலின்பொது, இவ்வாறு அம்சவான் ஆகமத்திலும், காரணுகமத்திலும் பட்டிருக்கின்றது. (141-142-143.) பாணலிங்க இலக்கணம் (அ-கை) மூன்று ச்லோகங்களாற் கூறுகின்ளுர்.

> உததுரா ஸஹ வாணலி ் மூஹி உ ஸ்ரீ காதி கொக்கா யமா

ைட்டீயு லில மாநிலைள் யாக்க ய வுரை வாரதவுயு தொக்கவ்லா தாஷொ ஹோரிவில் தவ்லா வாணாயாம் அது உரிலாதி கூடிதா? வாணாயாம் அது ஆரில் குடிதா?

கின்றன்றால் எம். இவர் நட் வரைப்பாதின்றான்றிக்க வரைப்பாதின்றான்றிக்க வரைவர் இவர் குறு பாத்திய வரைவர் குறு வர் குறு பாத்திய வரைவர் குறு வர் குறு பாத்திய வர்கள் வர் வர் குறு பாதியில் வருக்கியா வர்கள் வர் வருக்கியா வர்கள் வருக்கியில் வருக்கியாகியில் வருக்கியில் வருக்கியில்

மா நா வண்டி விவலி ஆக்க முறை விவிவிக்க கார் விவல் விவிவிக்க கார் விவிவிக்க கார்க்க கார

उत्पत्त्या सह बाणिलङ्गमिहिंगा श्रीकामिकोक्ता यथा श्रुत्वा लिङ्गमहत्वमुक्तमथ तत्प्राप्तचै तु बाणासुरः । चक्रे घोरतपश्च तेन तपसा तुष्टो महेशस्त्वदात् बाणायाथ चतुर्दशेति कथिताः कोटीश्च लिङ्गान्यसौ ॥ १४४॥

संपूज्याखिलराज्यभोगमतुलं भुक्त्वाथ शम्भव्याज्ञया कालान्ते सतु केषुचित् स्थलवरेष्वेतानि सम्यक् न्यधात् । श्रीशैले च सुरापगान्तरुदरे नेपालमुख्यस्थले कालिन्दीजठरे च पुण्यसरितां गर्भेषु कन्याश्रमे ॥ १४५ ॥

#### रेखाबिन्दुकलङ्ककर्कशिरिच्छद्राश्मपार्श्वक्षत-स्फोटात्यन्तधनादिदोषरिहतं दृष्टिप्रियं पश्यताम् । नानावर्णविवर्जितं शुभसदृग्पीठं पयोबुद्धदा-

कारं लिङ्गमिहोत्तमं हि विहितं स्वाचार्यदत्तं शुभम् ॥ १४६ ॥

(144–145–146.) பாணலிங்கத்தின் உற்பத்தி வருமாறு:– பாணு சுர னென்னும் அரசனுனவன், பல சாஸ்த்திரங்களேயும் பெரியோர்கள் வாயிலாகக் கேட்டுவரும்பொழுது புராணங்களேயம், ஒருதினம் -சிவலிங்கத்தின் மகிமையைக் கேட்டான். முதல் வேளுென்றையும் கேளாமல் சிவபூஜைசெய்யவேண்டு மென்னும் அன்பின் மிகுதியால், சிவபெருமானே நோக்கி அநேக காலம் தவம் செய்தான். அந்தத்தவத்திற்கு சிவபெருமான் இரங்கி அவனுக்கு வெளிப்பட்டுத்தோன்றி என்ன வேண்டும் என்று அவணேக் கேட்டருள், அப்பொழுது அந்தப் பாணுகரன் ஆயிரஞ்சிரசும், இரண்டாயிரங்கைகளும் இருப்பதினுும் சிவபூஜை செய்ய வேண்டுமென்பதில் மிகுந்த விருப்பம் இருப்பதினுவும், பதினுன்குலோகங்களேயும் ஆளவேண்டுமென்னும் ஆசையினுலும், பதினுன்குகோடி சிவலிங்கம் வேண்டுமென்று கேட்டான். அப்பொழுது, சிவபெருமான் இமயமலேக்குச் சமீபத்தில் உள்ள கங்கைகரையிலி ருந்து தம்முடைய பிரமத கணங்களேக்கொண்டு, சிவலிங்கங்களே யெடுத்து வரச்செய்து, பாணுசுரனுக்குக் கொடுத்து, சிவபூஜை செய்யும்படி கட்டளேயிட்டுக் கைலாசத்திற்கெழுந்தருளினுர். பின்னா, பாணு சுரன் அவ்வாறே சிவபூஜைசெய்து, அரசபோகங்களேயெல்லாம் அநேககோடி காலம் அனுபவித்து, அதன் பின்னர் சிவபெருமான் திருவுள்ளப்படி அந்தப் பதினுன்குகோடி சிவலிங்கங்களேயும் ஸ்ரீசைலத்திலும், கங்கா நதியின் மத்தியிலும், நீலகண்ட நேபாளம்முதல் முக்கிய தலங்களிலும், யமுனே நதியினுடைய மத்தியிலும், மற்றும் புண்ணிய நதியினுடைய மத்தியிலும், கன்னியா குமரியிலும் வைத்தான் அந்த லிங்கங்களுள், இப்பொழுது காணப்படுவன பல. அவற்றுள், உத்தமான எனக்கொள்ளத்தக்கது எந்த லிங்கமெனில், ரேகையாகிய கீறலும், பிந்துவாகிய வட்டமும், களங்கமாகிய கருப்பும், மிகுந்தகனமும், பலவா்ணங்களாகிய சித்திரங்களும், உச்சிக்குழியும், பருக்கைக்கல்லும், பக்கத்தழும்பும், வெடிப்பும் என்னும் குற்றங்களில்லாமல், லி ங்கத்திற்கமைந்த ஆவுடையாளுடன் நீர்குமிழி போல யெங்கும் உருண்டையாகவும், கருநாவற்பழம் போல் கருப்பாகவும், பார்வைக்குப் பிரியமாகவும் உள்ளதாய் தன்னுடைய ஆசாரியர் கையிஞலே தரப்பட்ட

பாணலிங்கம் உத்தமோத்தமென்று அறிந்துகொள்க. இவ்வாறு காமிகாகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. (144–145–146)

(அ–கை) ரசலிங்கமகிமை மூன்று சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர்.

பெ.அலைன் க்கியண்று அடி இரு இரு மு. இது வர்கள் விகுறின் இது இது வர்கள் விகுறின் இது இது வர்கள் விகுறின் இது வர்கள் விகுறின் இது வர்கள் விகுறின் அது விகுறின் அது வர்கள் விகுறின் அது விகுறின் அது விகுறின் அது விகுறின் அது விகுறின் விகுறின் அது விகு விகுறின் அது விகுறின் விகுறின் அது விகுறின் விகுறின் விகு விகுறின் விகு

को वा पारदगौरलिङ्गमिहमानं वक्त्र्यते वातुलात् सम्यक् तत्क्षणमात्र एव सकलाघं हिन्त तद्दर्शनम् । तस्य द्वित्रिदिनाचियेव सकलैश्वर्यं समायात्यहो सिद्धियाभिमतास्ति तां सकृदियं पूजैव दद्याज्जवात् ॥ १४७ ॥ यावन्ति लिङ्गानि जगत्त्रयेऽस्मिन् तावन्ति लिङ्गानि समर्चितानि । यद्वास्ति यत्तत्फलमस्य पूजा सकृत्कृता सर्विमिहैव दद्यात् ॥ १४८ ॥ महाद्भुता पारदलिङ्गपूजा निहन्ति विप्रस्य वधे सहस्रम् । पुनश्च तद्दर्शनमात्र एव दहन्ति गोहत्ययुतायुतानि ॥ १४९ ॥

(147–148–149.) ரசத்திஞல் செய்யப்பட்ட சிவலிங்கத்தின் பெருமையை வாதுளாகமத்திற் கூறியவாறுபோல், வேறெந்த ஆகமத்திலும் கூறவில்லே. அந்த பெருமை வருமாறு:– ரசலிங்கத்தை தரிசித்த அப்பொழுதே சகலபாபங்களும் நீங்கும். இந்த லிங்கத்தை இரண்டு அல்லது மூன்று நாள் பூஜைசெய்த மாத்திரத்தில் சகல ஐகவரியங்களும் வரும். அந்தலிங்கத்தில் செய்த ஒருநாள் பூஜை நினேத்த இஷ்டகாமிய சித்தியைக் கொடுக்கும். இன்னும் அந்த லிங்கத்தினுடைய ஒருநாள் பூஜையானது மூன்று லோகங்களிலும் எவ்வளவு சிவலிங்கம் உண்டோ அவ்வளவு சிவலிங்களேயும் பூசித்தால் எவ்வளவு பலன்களுண்டோ அவ்வளவு பலன்களேயும் தரும். ரசலிங்க பூஜையானது பிராமணக்கொலேயாகிய தோஷத்தைப் போக்கும். அந்த லிங்கத்தைப் பார்த்த மாத்திரத்தில் பசுக்கொலே முதலிய மகாபாவங்கள் நீங்கும். இவ்வாறு ரசலிங்கத்தின் பெருமை அறிந்து கொள்க. (147–148–149.)

(அ–கை) சுயம்புலிங்கத்தின் பெருமையை இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர்.

> தின். ஊி ஊு விய் வுக் இவில் வி துதாதிகைΣ இவில் வி வியில் வ

நண ந**ண**மி ரு 8 வூகு வ நவமாகி

கா@ாறிரு-ஓஸ்\ து ।

கொவொz ஊூதில த ஆ மா க ஜ ம ஓி தெ ஸு ூ லா உ ஹு லி ் மா மதா 8

தெயா தெகூஹவால் ஹுனி∘ மநி உயா வ நிஜூ பு மநாதாலி நா பக⊛் ப

സാഥം താടകത്വഞ്ഞിനം സ സാഥം താടകതിൽ സുവാധം

தை வகதையானி முக்கிற்ற விரும் நான்ற நான் இரு நான்ற நான்ற

கின்பாநிதிக்காறிஜாத் வி இ ் ம ் த சா ஸ்ரீ தி ய கி நா நா ரீ தியு ந்த இயு ் ஹு உறி ஜா த ஸ்ரா த் சூ ் வண் ஆடுத்த புக்டுக்

लिङ्गं त्वस्ति कथं स्वयंभु भुवि चेत् दृष्टं हि तत्कामिकेऽ-; नन्तानन्तिशरःप्रकम्पनवशात् कालाग्निरुद्रस्य तु । कोपोऽभूत् किल तद्वशात् जगदिते स्थूलास्फुलिङ्गागताः त्रेधा ते त्वभवन् स्फुलिङ्गनिचया निर्मूलतामादिना ॥ १५० ॥ निर्मूलन्तु जले निमग्नमचलाधारं समूलाह्वयं लिङ्गं तत्पुनराप्तवाक्यविदितं भूमौ समूलाह्वयम् । किञ्चान्यत्सिकतादि जातमपि वा लिङ्गं तथास्तीति यत् नानारीतियुतस्स्वयंभुमहिमा तस्मात्कथं वर्ण्यते ॥ १५१॥

(150–151) சுயம்புலிங்கம் மூன்று வகையாகும். அவற்றின் உற்பத்தி வருமாறு: – அனந்தருடைய அளவற்ற சிரசுகள் அசைதலால் காலாக்கினி ருத்திரருடைய கோபாக்கினியில் நின்றும் மூன்று தீப்பொறிகள் உண்டாயின. அந்தத்தீப்பொறிகள் மூன்றும் நிர்மூலம், சமூலம், என்பது முதலிய பெயரால் மூன்று லிங்கங்களாயின. அவற்றுள், நிர்மூலலிங்கம் ஜலத்துளிருப்பது. சமூலலிங்கம் பூமியில் மலேயை ஆதாரமாகவுடையது. இந்தலிங்கம் ஆப்தவாக்கியங்களால் அறியப்படும். ஏனேயலிங்கம் மண் முதலியவைகளினின்றும் உண்டாயிருப்பது. இவ்வாறு சுயம்புலிங்கம் மூன்று விதமாகும். இதன் மகிமை பலவாருக இருக்குமாதலின் எவ்வாறு வருணிக்க முடியும். இவ்வாறு காமிகத்தில் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. (150–151.) (அ-கை) தத்துவம், மூர்த்தி, பிரபாவம் என்னும் இவைகளேக் கூறுகின்றுர்.

குகும் இதிப்பும் விறைய இதி முகி வெய்கைய் தன் வர்க்கும் இதி முதாவ்ஸ் கா முக்கும் இதி முதாவ்ஸ் கா முக்கும் இதி முதாவ்ஸ் கா முகிகும் இதி முதாவ்ஸ் கா முகிகும் இதிப்பும் விறைய இதி மகி இதிப்பும் விறைய இதி மகி

तत्त्वं मूर्तिस्थ प्रभाव इति यत्त्रेधोदितं वातुले तत्त्वं तत्र तु निष्कलं सकलमित्युक्ता च मूर्तिस्तयोः । योगो योऽस्ति स हि प्रभाव इति यद्भावस्सदा शङ्करो मूर्तिश्चात्र तु पश्चविंशतिरिति स्थाणोऽस्तु ते विग्रहाः ॥ १५२ ॥

(152.) வாதுளாகமத்தில் தத்துவமென்றும், மூர்த்தியென்றும், பிரபாவமென்றும் மூன்று வகையாகக் கூறப்பட்டிருக்கின்றன. அவற்றுள், தத்துவம் நிஷ்களரூபமாய் இருப்பது. மூர்த்தி சகளமாய் இருப்பது. பிரபாவம் இவ்விரண்டின் சேர்க்கை. மூர்த்தியானது இருபத்தைந்து விதமாய்ப் பரமசிவனுடைய சொரூபமாக இருக்கின்றது. (152.)

(அ-கை.) வியக்தலிங்கம், அவ்வியக்தலிங்கம், வியக்தாவியக்த லிங்கம் என்னும் மூன்றுலிங்கங்களின் இலக்கணங் கூறுகின்ருர்.

> व्यक्ताव्यक्तमथ द्वयात्मकमिति त्रेधा च लिङ्गं भवेत् व्यक्तं तत्र तु पश्चविंशतिरिति श्राच्या हि ते विग्रहाः । अव्यक्तं त्विह निष्कलं तदिप च प्रोक्तं शिवाख्यायुतं सादाख्यं ह्यथ लिङ्गपीठमुभयाकारश्च लिङ्गत्रयम् ॥ १५३॥

(153.) மகேகவரிடத்திலிருந்து தோன்றிய சந்திரசேகரா் முதலான இருபத்தைந்து விக்கிரங்களும் வியக்தலிங்கமாகும். நிட்களலிங்கம் அவ்வியக்தமாகும். இது சிவன் என்னும் பெயருடையது. ஆவுடையாளும் லிங்கமுகமாக விளங்குவது வியக்தாவியக்தலிங்மாகும். இது சாதாக்ய மெனப்படும்.. சில ஆகமங்களில் ஸ்தண்டில லிங்கத்தையும் வியக்தாவியக்தலிங்கமென்று சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. ஸ்தண்டில மென்பது –தரை. இவ்வாறு வாதுளாகமத்தில் கூறப்பட்டிருக்கின்றது.

(அ–கை) இருபத்தைந்து விக்கிரகங்கள் இவையென இரண்டு சுலோகங்ளாற் கூறுகின்முர்.

வை வி ் மதிவி 1 முனா 8 1 மு 8 8 11 வி 6 11 வி

चन्द्रालङ्कृतशेखरस्तत उमामित्रं वृषारूढको नृत्तो मङ्गलवेषपार्थवरदौ भिक्षाटनस्सप्तमः । कालारिः पुरजिज्जलन्धरिपुर्मातङ्गभिद्धद्रको हर्यधीर्धवधूस्वरूपमपरं कैरातकं कालकः ॥ १५४ ॥ चण्डानुग्रहकालकूटहरणौ चक्रप्रदाता हरेः विग्नेशस्य रहस्यबोधनपटुस्सोमागुहश्चैकपात् । भूयोप्येव सुखासनस्थितिरथ श्रीदक्षिणामूर्तिरि-त्येवं लिङ्गवपुश्च पश्चसहितास्ते विंशतिर्विग्रहाः ॥ १५५ ॥

சந்திரசேகர், விக்கிரங்களாவன-(154–155) இருபத்தைந்து உமாசகாயா், இடபாரூடா், நிருத்தா், கல்யாணசுந்தரா், அருச்சுன னுக்குப் பாசுபதாஸ்த்திரங்கொடுத்தவா், பிச்சாடனா், காலணே உதைத் யானேயைக் திரிபுரசங்காரர், சலந்தாசுரணக்கொன்றவர், தவர், விஷ்ணுபாதியாகவுடையவர், வீரபத்திரர், கொன்றவர், பாதியாகவுடையவா், வேடரூபா், கங்காளா், சண்டேசுரா், நீலகண்டா், மகாவிஷ்ணுவுக்குச் சக்கரங்கொகொடுத்தவா, விக்நேஸ்வரனுக்கு அனுக்கிரகஞ்செய்தவா், சோமஸ்கந்தா், ஏகபாதா், தெக்ஷிண்மூர்த்தி, அக்கினிஸ்தம்பர் என்பன. சிவபெருமானுக்கு இன்னும் அநேக விக்கிரகபேதங்கள் உண்டு.

(அ-கை) பஞ்சசாதாக்கியத்தைப் பற்றிக்கூறுகின்றுர். வா ஜாவை வ வ ை வ வ வ கி த க வ ை வா வி க வ வ க வ கி த க மு ு அரவி த வ மி வா ஹுய வ த உ ந ப அா இ த த ் வ இ த த த த த த ப सादाख्यं खलु पश्चधा भवित तत्संभाषितं वातुले शुद्धाख्ये तु शिवाह्वयं तदनु चामूर्तश्च मूर्तन्ततः । कर्तृस्यादथ लिङ्गपीठिमिलितं तत्कर्म सादाख्यकं तेषां जन्मपरादिनामकमलाज्ञानक्रियाभ्यः क्रमात् ॥ १५६ ॥

(156) ஐந்து சாதாக்கியமாவன: - சிவசாதாக்கியம், அமூர்த்தசாதாக்கியம், மூர்த்தசாதாக்கியம், கர்த்திருசாதாக்கியம், கர்ம்சாதாக்கியம் என்பன. இவற்றிக்கு உற்பத்தியும், சிவம் முதலிய பெயர்களும், ஞானம், கிரியை என்னும் சக்திகளால் ஆயின என்றும், அந்த ஐந்து சாதாக்கியங்களும் லிங்கமும் ஆவுடையாளும் கூடிய கூட்டமென்றும் வாதுளாகமத்திற்சொல்லப்பட்டிருக்கிள்றது. (156) (அ-கை) சிவபூஜையின் தாரதம்மியத்தைக்கூறுகின்குர்.

കൗലെുച്ച് കൂട്ടാണ ഞി ബിംബഴികി കക യിംഗം കാരക്കെ തിയുമെഴു പട്ടേവ പ

पूजायामि तारतम्यमुदितं स्यादम्शुमर्त्याँगमे श्रेष्ठं स्वात्महृदंबुजेशयजनं तस्माद्वरं मण्डलम् । तस्माच क्षणिकं ततःफलमतो वस्त्राप्तचित्रन्ततः

कुडचे चित्रमतो हि बिम्बमिति तिल्लङ्गं ततो निष्कलम् ॥ १५७ ॥

(157) தன்னுடைய இருதயகமலத்தில் அந்தரியாகமாகச் செய்யும் சிவபூஜையானது எல்லாப்பூஜைகளிலும் மேலானது. மண்டல பூஜை, அதினும் அதிகம். க்ஷணிகலிங்கபூஜை, மண்டலபூஜையினும் மேலானது. பழலிங்கபூஜை க்ஷணிகலிங்கபூஜையினும் மேலானது. ஆடையில் வரையப்பெற்ற சித்திரலிங்கபூஜை அதினும் அதிகம். சுவரில் வரையப்பெற்ற சித்திரலிங்கபூஜை அதினும் அதிகம். பிம்பபூஜை அதினும் அதிகம். சிவலிங்கபூஜை அதினும் அதிகம். நிஷ்களபரசிவபூஜை அதினும் அதிகம். இவ்வாறு அம்சுமான் ஆகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. (157)

(அ-கை) வீக்ஷணம் முதலிய நான்கு சமஸ்காரங்களின்

பலினக் கூறுகின்றுர்.

வர்கள் விவைசுத்தை விருவ் புரு முற்று விருவர் புருவி விருவர் பிருவி விருவர் புருவர் பிருவர் பி

वीक्षानाम शिवेक्षणं रिवहशा शुष्कं भवेद्विह्नहक् दग्धं सोमद्दशा सुधाष्ट्रितिकृतिस्तत्पूर्तये प्रोक्षणम् । तद्वस्तुस्थितजीवशक्तिघटनासंपादनं ताडनं पश्चात् स्वामिपरिग्रहे विमलताहेतुः किलाभ्युक्षणम् ॥ १५८॥

(158) வீக்ஷணமாவது, சிவனுடைய பார்வை. இதனுல் சூரியன் அக்கினி யென்னுமிவற்றின் உருவமான சிவனுடைய கண்களால், ஏற்படுகின்றன. புரோக்ஷணமாவது, தகனமும் உலருதலும் சிவனுடைய கண்ணுல் அமிர்தப் பிரவாகம் சந்திரவடிவாகிய தாடனமாவது, அமிர்தத்தில் உண்டாதல். பூர்ணமாக அப்யுக்ஷணமாவது ஜீவிப்பிக்கும் சக்தியை உண்டுபண்ணுதல். ஈசுவரன் அங்கீகரிக்கும்பொழுது அங்கீகரிக்கப்படும் பொருளுக்குச் உண்டுபண்ணுவதற்குக் காரணமாதல். சுத்தத்தை வீக்ஷணம், புரோக்ஷணம், தாடனம், அப்யுக்ஷணம் என்னும் நான்கு சமஸ்காரங்களும் அவற்றின் பலன்களும் அறிந்துகொள்க. (158)

(அ–கை) அங்கம் பிரத்தியங்கம் முதலியவை **இவை**யெனக் கூறுகின்ருர்.

മില്ലായാ പ്രത്യായ പ്രത്യ പ്രത്യായ പ്രത്യ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യ

പ്പെയും മം ഒത്രം ബം നമ്പെന്നം തെന്ന ഖബ്ലൂമ് ചാലം തിളം ദി മേഴം പ

शुद्धाख्ये तु यथातथाङ्गमपि तत्प्रत्यङ्गसाङ्गेप्यथो-पाङ्गञ्चेति च मूर्धवक्त्रहृदयं चाङ्गं ह्यथोरोगलः । वक्षोजोदरबाहुनाभिकटिदृङ्नासाश्रवं पत्करं प्रत्यङ्गं खलु साङ्गमायुधगणो वस्त्राद्युपाङ्गं विदुः॥ १५९ ॥

(159) சிரசு, முகம், ஹிருதயமென்னும் மூன்றும் அங்கமாகும். மார்பு, தனங்கள், வயிறு, தோள்கள், இடுப்பு, தொப்புள், கழுத்து, கண்கள், மூக்கு, காதுகள், கால்கள், கைகள் என்னும் இவை பிரத்தியங்க மாகும். இந்தப் பிரத்தியங்கங்களிலுள்ள மாஃ, பரிவட்டம், திருவாபரணம், திருவாசி, சாங்கமாகும். அலங்காரம், ஆராதனம் முதலியன உபாங்கமாகும். இவ்வாறு வாதுள சுத்தாக்கியை என்னும் ஆகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது.

நித்தியாக்கினி காரியம் (அ-கை) எட்டுச் சுலோகங்களாற்

கூறுகின்ளுர்.

சூதாமை உ நி ம உடிகை ஹி வி ஹி தொ ழு*உ*ஃப் ஊர் ஒ§88

வூகாயா<u>கு</u> நூஸ்ரி இடிமு இத்ப 

ஸாஜா நிரவ இத்த வி கு சையைவியு *\_\_\_\_* மக்கொ*து* ராவெல் <sub>இர</sub>ம்வா - இரு

ஆும் கூடி நாள்கள் தாவரிர்க்கி இடி **ெ**வாறு <u>க</u>வைரா **തി ഖെ**ൿ

இது அராலாலா சுபாதி சுபா இது இது தாலாலா காலாலாலா

தெவ**ி**பவானாடி வேட்டியில் விடியில் வியில் விடியில் விடியில் விடியில் விடியில் விடியில் விடியில் விடியி

வஹ்ரா மாலி இவாத்காவி அரசு

பு ஆக்கூடியண் தால் நா மி ஹார் கண் கு கூடில் இவி நுறி தடி கூக் ய

யொதை உர்குகிராந் நாகர்ந்தனொ தது இந் வா வித்

கு உனு ஸ்லை சிப் ஐக்கு நித முக்கு ம் விய் அவன் திப் வர் நன் வைப் நிலை சி அத்த அவர் விச் பிலை இரு நக்க இரு நிக்கி விக்கு வர் விச்சி விக்கு கி வர் விக்கி விக்கு வி

தைவை திராய மு உவி ஹி தாய அ மு உணா தெயா ஹ நி ரூ உவை ! கூ அ பா ஐ வ இ வறா உல் அ தா வ அ இ வறா உல் இ நா வ அ இ வறா உல் இ மு ் மெ மி வ வா இ வ கூ கூ ப இ ் மெ மி வ வொ இ வ கூ கூ ப

ന്വും ഞഞ്ചായാം ഫ്രിനൈ നഴുംവ തുളെ പ്രകാരം പ്രകാരം ഉള്ളോട്ട് പെപ്പത്തിപ്പുള്ള കുന്നു പ്രകാരം ഉപയോടെ അല്ലെ പ്രകാരം പ്രകാരം ചെയ്യാക്കാര് പ്രകാരം വ്രകാരം പ്രകാരം വ്രക്ക് പ്രക്ക് പ്രകാരം വ്രക്ക് പ്രക്ക് പ്രക്ക് പ്രകാരം വ്രക്ക് പ്രക്ക് പ്ര

आत्मार्थे च निगद्यते हि विहितो नित्याग्निकार्यक्रमः पूजायान्तु नमस्कृतेरथ तदात्वादाय दक्षे करे। सामान्यार्घ्यमतो हि कुण्डसविधं गत्वोत्तरास्योथवा-सीनस्तत्र निधाय चार्घ्यमुदिता रेखाश्चतस्रो लिखेत् ॥ १६० ॥ मध्ये कुण्डमथास्त्रताडनमथो कूर्चासने त्वादितो देव्यावाहनमीश्वरस्य च तथा वह्नचागमस्तद्दिशि । रक्षोंशाग्निलवोद्गमोस्य तु चतुश्शुद्धिश्च वीक्षादिका पुष्पक्षेपणताडनाग्निहरणे कुक्ष्यग्निबिन्द्वग्नितः ॥ १६१ ॥ योगः पात्रकृशानुनार्चनमथो तत्पूजनं सांहितं रक्षाकुण्ठनधेनुहार्दयजनं पात्रानलं पाणिना । कुण्डस्योपरि त्रिभ्रमो धरणिभाक् जान्वात्मनस्संमुखं कुण्डे विह्निनिधानकर्म तदथो तत्पात्रकुब्जस्थितिः ॥ १६२ ॥ तत्पश्चादुभयोश्च वस्त्रभरणं भाव्यं प्रदेयं द्वयं शौचायाचमनाय चार्घ्यसलिलं त्रेधा हृदाथेन्धनै: । अस्त्राच्छादनवर्मसज्ज्वलनतद्गर्भाग्निसंपूजनं पश्चात्पञ्चभिरर्चनञ्च मनुभिस्सद्योजमन्त्रादिभिः ॥ १६३ ॥

स्वाहान्ताहुतिपश्चकश्च तिलतो मूलेन सोयं ततो विह्नर्जात इतीह भावनिमदं प्रोक्ता क्रिया संग्रहात्। नित्याग्निक्रम ईदृगित्यभिहितः तद्द्योतिकापद्धतौ ब्रह्माद्याः परिधौ ततो दिगधिपाः पूज्याः क्रमाद्विष्टरे ॥ १६४ ॥ पश्चादग्निकुमाररक्षणवचोथाग्नेरिशवाग्निर्भवान् इत्याख्याकरणञ्च पूर्णयजनं पित्रोस्समुद्यापनम् । पश्चादिनहृदम्बुजेशयजनं शक्तचादितोर्चासन मूर्त्या मूलयुतं निवेद्य समये होमश्शतं मूलतः ॥ १६५॥ ब्रह्माङ्गस्य दशांशतोपि च यथाशक्तचाथ पूर्णाहुतिः नैवेद्याय शुचिस्थिताय चरुणा त्रेधाहुतिश्शंभवे । आचामार्घ्यमतोथ गन्धवहनं ताम्बूलहोमस्तदा रक्षाबन्धनमष्टपुष्पयजनं लिङ्गे शिवं योजयेत् ॥ १६६॥ पश्चाद्धोमचतुष्टयश्च तदथो ब्रह्मादिबल्यर्पणं भक्त्वा चोपरमेति वाक्यमनलोत्थापश्च कादेरथ । ग्रन्थेर्विष्टरगस्य मोचनमथो दर्भैः परिस्तारितैः सिक्तैरत्र तु संप्रदायतिलकं धार्यं सहाज्यं श्रियै ॥ १६७ ॥

(160–167) சிவபூஜா சமயத்தில் சிவபெருமானுக்கு நைவேத்தியஞ் தாம்பூலம் நிவேதித்து, தூபம், தீபம், ஆராத்திரிகம், சமர்ப்பித்து கண்ணுடி, குடை, சாமரம், விசிறி, பணேயோலே விசிறி முதலியன பாதமுதல் சிரசு வரையும், சிரசுமுதல் பாதம் வரையும் மாறிச்சமாப்பித்து, நமஸ்காரம், பிரதக்ஷணங்கள் பின்னர் தோத்திரம், அக்கினி கார்யம் செய்வதாக சிவனிடத்தில் அதன்பின்னர் விஞ்ஞாபனஞ்செய்து, அனுஞ்ஞை பெற்றுக்கொண்டு, அதன்பின்னர் சாமான்னியார்க்கிய பாத்திரத்தை வலதுகையில் வைத்துக்கொண்டு, வடக்குமுகமாக ஆசனத்தலி அருகிற்சென்று ஓமத்தானத்திற்கு ருந்து தனக்கு வலது பக்கத்தில் சாமான்னியார்க்கிய பாத்திரத்தை வைத்துவிட்டு, குண்டமத்தியில் ஒரு தருப்பையினுல் வடக்கு நுனி யாக மூன்று ரேகையும், கிழக்கு நுனியாக ஒரு ரேகையும் அஸ்திர பின்னர், அக்ஷபாடஞர்த்தமாகத் கீறல் வேண்டும். மந்திரத்தால் தருப்பைகளே அஸ்திரமந்திரத்தால் நன்முக விரித்து, பார்வதி பரமேஸ்வரருக்கு ஆசனமாகக் கூர்ச்சம் வைத்து, அதில் வாகீசுவரீ வாகீசுவராகளே ஆவாகனஞ்செய்து பூஜித்து, அதன் பின்னா

அக்கினி திக்கில் அக்கினியை வைத்து இராக்ஷசாம்சமாக அக்கினித்துண்டு பெடுத்து நிருதி திக்கில் போட்டுவிட்டு, நிரீக்ஷணம் முதலிய நான்கு சுத்திகள் செய்து, ஒரு புஷ்பத்தால் அக்கினி சைதன்னியத்தை வாங்கி, தன்னுடைய பண்ணி ஜாடரபைந்தவாக்கினியுடன் சேர்த்து, மீளபாத்திராக்கினியுடன் சேர்த்து சம்மிதா மந்திரங்களால் அர்ச்சித்து, ரக்ஷாவகுண்டன தேனுமுத்திரை கொடுத்து, ஹிருதய மந்திரத்தாலருச்சித்து, அக்கினியை இரண்டு கைகளினுும் எடுத்து, குண்டத்தின் மேல் மூன்றுமுறை சுற்றி, தனக்கெதிரில் உள்ள வலமாகச் குண்டத்துக்குள்ளே யிட்டு, பாத்திரத்தைக் கவிழ்த்து வைக்கவேண்டும்.

பின்னர் வாகீசுவரர், வாகீசுவரிக்கு ஆடை தரித்ததாகப் பாவித்து, சௌச ஆசமனத்தின் பொருட்டு அர்க்கிய ஜலத்தை ஹிருதய மந்திரத்தால் மூன்றுமுறை கொடுத்து, அஸ்திர மந்திரத்தால் விறகுகளேக்கொண்டு அக்கினியை மூடி, கவச மந்திரத்தால் சுவாலேயுண்டாகச்செய்து, கர்ப்பாக்கினியை சத்தியோஜாத முதலாக பஞ்சப்பிரம மந்திரங்களால் பூஜிக்கவேண்டும்.

பின்னர் எள்ளேக்கொண்டு மூலமந்திரத்தால் சுவாகா என்பதை அந்தமாகவுடைய ஐந்து ஆகுதி செய்து, அதன் பின்னர் அக்கினியுண்டானதாகப் பாவித்து பரிதியாகிய சமித்துக்களில் பிரமன் முதலியோர்களேயும் ஆசனங்களில் இந்திரன் முதலியோர்களேயும் பூஜித்து, அக்கினிகுமாரருக்கு இரக்ஷணங் கூறவேண்டும்.

பின்னர், அக்கினியை நோக்கி சிவாக்கினியாகுகவென்றுறைத்து, நாமகரணஞ்செய்து, பூரணுகுதி செய்து, பிதுர்க்களே உத்தியாபனஞ் செய்து, அக்கினியின் ஹிருதயகமலத்தில் ஆசனமூர்த்திமூலங்களால் சக்திமுதலாக சிவீன அர்ச்சித்து, மூலமந்திரத்தால் சுவாகாந்தமாக நாருகுதி செய்யவேண்டும்,

பின்னா், பிரமமந்திரம் அங்கமந்திரங்களினல், அம்மந்திரங்களின் அதிஷ்டான தேவதைகளுக்கு தசாம்ச ஓமஞ்செய்க,

യം ങ്ങള് ഉപ്പിലെക്കും വ്വി പ്രാധയുട് സക്യം വ്വി പ്രാധയുട് സക്യം വ്വി പ്രാധയുടെ വ്വി

शतमर्थं तद्धं वा विंशतिर्दशकन्तु वा । नित्यहोमं तिलैर्वाथ संभवद्रव्यकैस्तु वा ॥

(இதன்பொருள்) நூறு அல்லது ஐம்பது அல்லது இருபது அல்லது பத்து முறை இம்மந்திரங்களால், எள்ளு அல்லது கிடைக்கக்கூடிய திரவியங்களே வைத்துக்கொண்டாவது ஒமஞ்செய்ய வேண்டு மென்பதாம். இவ்வாறு காமிகாகமத்தில் கூறப்பட்டிருத்தல் காண்க. பின்னர் பூரணுகுதி செய்து, நைவேத்தியத்தின் பொருட்டு அன்னத்தைக்கொண்டு மூலமந்திரத்தால் மூன்றுகுதி செய்து, ஆசமனங்கொடுத்து, கந்த ஒமஞ்செய்து, தாம்பூல ஒமஞ்செய்து, ரக்ஷாபந்தனம் பண்ணி அஷ்ட புஷ்பஞ்சாத்துக. அதன்பின்னர் அக்கினியிலிருக்கும் சிவீன, சிவலிங்கத்தினிடத்தில் சோக்கவேண்டும்.

அதன் பின்னர் அக்கினியில் நான்கு மந்திரங்களால் நான்கு ஓமஞ்செய்து, பிரமாதிகளுக்கும், இந்திராதிகளுக்கும் பலியிட்டு, ஓமஞ்செய்யப்பெற்றதை உட்கொண்டு ஒழிவையடையும்படி, அக்கினிக்கு விக்ஞாபித்து, சிவாக்கினியை உத்தாபனஞ்செய்து, பிரமாதி இந்திராதிகளேயும் உத்தாபனஞ்செய்து, ஆசனத்திலிருக்குந் தர்ப்பையின் முடிச்சை விடுவிக்க.

# निष्ठुरेणाग्निमादाय मूललिङ्गे समर्पयेत् । विष्टरञ्च समादाय ग्रन्थिं मुक्त्वा विसर्जयेत् ॥

(இதன்பொருள்) நிஷ்டுரமுத்திரையால் அக்கினியையெடுத்து லிங்கத்தில் சமாப்பிக்கவேண்டும். ஆசன தாப்பபையையெடுத்து முடிச்சை விடுவித்துக் கீழே போடவேண்டுமென்பதாம். இவ்வாறு சூசுமாகத்தில் கூறப்பட்டிருத்தல் காண்க.

ക്കും 8 മള്തുമുതുഴം ബാത്രെ ലെക്കുല്ലെമ്മു നാഥുന്നു ॥ തുടു മള്ഞനാഥുമ്മും ബാംബാം എന്നാള്ളുന്നുന്നു ॥ മള്ളെയുടെ വെയുന്നു ഉള്ളും മുത്രും മുവരു പ

परिस्तरणमादाय घृतेनैव तु सेचयेत् । एकं दर्भं समादाय शेषमग्रादिकं दहेत् ॥ तमेकमग्रौ निक्षिप्य तद्धस्म तिलकं कुरु । तद्धस्मधारणं पुंसां आयुःश्रीकीर्तिवर्धनम् ॥

#### विजयं रोगनाशार्थं सर्वाभीष्टफलप्रदम् । तद्भस्म तिलकं फाले नेत्रमन्त्रेण धारयेत् ॥

(இதன்பொருள்) பரிஸ்தரணமாக போடப்பட்டிருக்கும் தருப்பையை யெடுத்து, நெய்யினுல் நணத்து, ஒரு தருப்பையை மாத்திரம் எடுத்து வைத்துக்கொண்டு, ஏணய தருப்பைகளணேத்தையும், நுனியை முதலாகக்கொண்டு தகனஞ்செய்யவேண்டும். அந்த ஒரு தருப்பையையும் அக்கினியிலிட்டு அந்தப் பஸ்மத்தை நெற்றியில் திலகமிடல் வேண்டும். அவ்வாறு தரித்தால், மனிதருக்கு ஆயுள், சம்பத்து, கீர்த்தி என்னுமிவைகள் விருத்தியடையும், வெற்றியுண்டாகும். வியாதி நீங்கும். எல்லா அபீஷ்டமுமுண்டாகும். நேத்திர மந்திரத்தால் அந்த பஸ்மத்தைத் தரிக்கவேண்டுமென்பதாம்.

இவ்வாறு அக்கினி காரியம் செய்து, பின்னரெழுந்திருந்து ஓபபலத்தை சிவனுடைய வலது கரத்தில் சமா்ப்பித்து, அதன்பின்னா் சிவபூஜா ஸ்தானத்திற்சென்று இருந்து சண்டேஸ்வர பூஜை முடிவாக மற்றக்கிரியையைகளே யெல்லாம் முடிக்கவேண்டும்.

മെഴുന്നും പ്രമുഹിയും പ്രമുഹിയും പ്രമുഹിയും പ്രമുഹിയ പ്രമുഖയാ പ്രവുഖയാ പ്

सकृत्प्रोक्षणमात्रेण सृक् संस्कारः कृतो भवेत् । घृतस्य संस्कृतिस्तद्वत् अर्घ्यपात्रजलेन तु ॥ सर्वसंस्कारसंपन्नः सर्वकर्माईको भवेत् ।

#### इत्यग्रिकार्यविधिः

(இதன் பொருள்) ஒருமுறை புரோக்ஷித்த மாத்திரத்தில் மாலே நெய் இவைகளின் சம்ஸ்காரம் உண்டாகிறது. எல்லாச் சம்ஸ்காரங்களுடன் கூடினுற்ருன் எல்லாக்கருமங்களேயுஞ் செய்ய அதிகாரியாவனென்பதாம். இவ்வாறு காலோத்தர ஆகமத்தில் கூறப் பட்டிருத்தல் காண்க. (160–167)

(அ-கை) அந்தாப்பலிவிதானங் கூறுகின்றுா். கூதாஎடிபை வாலி டு உப் வி ஹி தொ ஹி கூ நேப் வாஹிரா வாலி 8 ല്ക് വിളെലെ വ്യാക്കു പ്രക്ഷം പ്രക്ഷാവുന്നു പ്രക്ഷേക്ക് പ്രക്ക് പ്രക്ഷേക്ക് പ്രക്ഷേക്ക് പ്രക്ഷേക്ക് പ്രക്ഷേക്ക് പ്രക്ഷേക്ക് പ്രക്ഷേക്ക് പ്രക്ഷേക്ക് പ്രക്ഷേക്ക് പ്രക്ക് പ്രക്

आत्मार्थे बिलर्स्चने तु विहितो ह्यन्तर्न बाह्यो बिलः कुण्डात्प्राक् चतुरश्रमण्डलमतः प्रगादिदिक्ष्वष्टसु । रुद्राश्चापि च मातरोऽपि च गणा यक्षाश्च पूज्या गृहाः त्वैशेथासुरराक्षसोरगचया वह्नचादिकोणत्रये ॥ १६८ ॥ मध्ये मण्डलमीशविह्निर्ऋतिष्वभ्यर्चयेत्तारका राशीन्विश्वसुरानथो वरुणतस्सोम्ये तथा क्षेत्रपम् ।

(168) ஆத்மார்த்த பூஜைக்கு பாஹ்ய பலி வேண்டாம். அந்தர்பலி வேண்டும். அது எவ்வாறெனில்? ஓமஞ்செய்த இடத்திற்குக் கிழக்கில் ஐலத்தினுல் ஒரு சதுரச்ர மண்டலமிட்டு, அதில் கிழக்கு, தெற்கு, மேற்கு, வடக்குகளில் ஒம் ஹாம் ருத்ரேப்யோ நம: ஓம் ஹாம் மாதிருப்யோ நம: ஓம் ஹாம் மாதிருப்யோ நம: ஓம் கணேப்போ நம: ஓம் ஹாம் யக்ஷேப்யோ நம: என்றும், ஈசான அக்கினி நிருதி வாயு திக்குகளில், ஓம் கிருஹேப்யோ நம: ஓம் அசுரேப்யோ நம: ஓம் ஹாம் ராக்ஷஸேப்யோ நம: ஓம் ஹாம் என்றும், ஈசான அக்கினி நிருதி வாயு திக்குகளில், ஓம் கிருஹேப்போ நம: ஓம் ஹாம் நாக்ஷஸேப்யோ நம: ஓம் ஹாம் நாக்கப்போ நம: என்றும், மண்டலமத்தியத்தில் உள்ள ஈசான அக்கினி நிருதி திக்குகளில் ஒம் ஹாம் நக்ஷத்ரேப்போ நம: ராசிப்போ நம: ஓம் ஹாம் விசுவேப்போ நம: என்றும் சோமதிக்கில் க்ஷேத்ர பாலாய நம: என்றும் இவ்வாறு பூசித்துப் பூசித்தவிடத்தில் அன்னங்கொண்டு பலி யிட்டு ஒரு தூல பிண்டத்தினுல்

തെ. പ്രായ്ത്രം ഉംബത്വന ബ്ലാങ്കു । ബതിം ബ്ളാള്യാൻ പ്രായ്ത്രം ചാത്യാ

ஸ்.செல்ஜை காகுர்யுக்ய கூடி எய பு சூசு ப ஸ்.செல்ஜை காடுழே மு.சைபிர்காசூ% வை நாய் வாகா விற்ற விற்

ക്കുന്ന ഈ ഉളം ஹொ மண ഇക്കുക്കെ ചെ ॥ கஎக ॥ बिलं प्रदद्यात् प्रथमन्तु चुल्या उलू खलार्थं मुसलाय पश्चात् ।

सुपेषणी चालिनि शूर्पिकाभ्यः सुखण्डनी मार्जनिकाभली द्वौ ॥ १६९॥ स्याद्वायसानां बलिदानमेवं शाक्रांबुनाथानिलसौम्ययाम्याः । नैशाचरा येऽपि च वायसास्ते गृह्णन्तु पिण्डं भुवि मत्प्रदत्तम् ॥ १७०॥ शुनोऽथ दद्याद्वलिदानमेवं बाह्ये स्थले श्यामलचित्रवर्णौ । पिण्डं गृहीत्वा भुवि दत्तमेवं स्यातां मदम्हो गणभक्षकौ तौ ॥ १७१॥

(168 171) நித்யாக்கினி காரியம் செய்தபின்னரே பலிகொடுக்க வேண்டும். நித்யாக்கினி காரியமானது அடுப்பில் செய்யவேண்டும். இதற்குப் பிரமாணம், அந்தர்ப்பலி விதானுனந்தரம் ஆகுதித்திரயம் குர்யாது என்ற வாக்கியமாகும். (இதன் பொருள்) அந்தர்ப்பலி செய்த பின்னர் அடுப்பில் ஆகுதிகளேக் மூன்று கொடுக்க வேண்டுமென்பதாம். அது எவ்வாறெனில், அடுப்பின் மத்தியில் அக்கினி திக்கு முதல் கிழக்குத்திக்கு வரை ஒங்காரத்துடன் இருதய பீஜத்தைச் சேர்த்து அக்னயே நம : சோமாய நம: சூரியாய நம: பிரகஸ்பதயே நம: பிரஜாபதயே நம: சர்வேப்போ தேவேப்யோ நம: விசுவேப்போ நம: ஒம் ஹாம் அக்நயே ஸ்விஷ்டகிருதே நம: என்று அருச்சித்து, சுவாஹா சப்தத்தை இறுதிலுடைய எட்டு மந்திரங்களா லும் அன்ஞகுதி செய்து பொறுத்துக் கொள்ளும் வண்ணம் பிரார்த் தித்துக் கொண்டு பின்னர் விசர்ஜநம் செய்தல் வேண்டும். அதன் பின்னா் அடுப்பின் வலது கையில் தா்மாய நம: பலிம் ததாமி யென்றும், இடது கையில் அதர்மாய நம: பலிம் ததாமி என்றும் , காஞ்சிகை முதலிய பாத்திரங்களில் சதன பரிவர்த்தநாய நம: பலிம் ததாமி என்றும், ஜலம் வைக்கும் பாத்திரங்களில் ஜலாச்ரயாய வருணுய நம: பலிம் ததாமி என்றும், பிரதானமான வீட்டுவாயிலின் இரண்டு பக்கங்களிலும், மேலிருக்கும் உதும்பரங்களிலும், (அதாவது கட்டைகளிலும்) மகா கணபதயே நம: பலிம் ததாமி சாசுவத்யை நம்: பலிம் ததாமி மகாலெக்ஷ்மியை நம்: பலிம் ததாமியென்றும்

மாவு முதலியவற்றைப் பிசையக்கூடிய அம்மி ஆட்டுக்கல் முதலிய சுபகே நமோ பலிம் ததாமி யென்றும், அரிவாள் முனேயில் சர்வகர்த்துருகாய நம: பலிம் ததாமி யென்றும், உரலில் ரௌத்ர கோடீரகாய நம: பலிம் ததாமி யென்றும், உலக்கையில் பலபத்ர பிரியாய நம்: பிரஹாணுய நம்: பலிம் ததாமி யென்றும் அலகிடுங்கருவில் (அஃதாவது, வாரு கோலில்) பிருத்தியேவே தேவசோதிதாய நம: பலிம் ததாமி யென்றும், படுக்கையின் தலே பக்கத்தில் குசுமாயுதாய நம: பலிம் ததாமி யென்றும், வீட்டின் மத்தி யில் தூணிற்குக்கீழே ஸ்கந்தாய நம: கிருஹாதிபதயே நம: பலிம் ததாயி யென்றும் சொல்லிக் கொண்டு இவ்வாறு வாஸ்துபலி செய்யவேண்டும். பின்னர் அடுப்பைத் தியானஞ் செய்யும் வருமாறு:-

നട്പ് പാട്ട് പുരുന്നു പുരുന്നുന്നു പുരുന്നു പുരുന്നുന്നു പുരുന്നു പുരുന്നുന്നു പുരുന്നു പുര

# धर्माधर्मशरीराश्च चुर्ली बाहुद्वयान्विताम् । पाकक्षमां साग्निकाश्च चिन्मात्रान्तां नताननाम् ॥

(இதன்பொருள்) தாமாதாமரூபமான சரீரத்தையும், இரண்டு கைகளேயும், சமையற்ெருழிலேயும், வணங்கி முகத்தையும் சிற்சொருபத்தையும் உடைய சுல்லிதேவியைத் தியானிக்கின்றேன் என்பதாம். சுல்லி– அடுப்பு, இனி பூசிக்கப்பட வேண்டியவை வருமாறு: உப்புபாத்திரம் ஏனேய பொருள்கள் வைக்கும் பாத்திரங்கள், உரல், வாருகோல், அம்மி, வறுக்கக்கூடிய சட்டிகளேயும், அவ்வாறே வீட்டின் முக்கியமான வாயில்களில் கணபதி சரஸ்வதி என்னுமிவாகளேயும், வாயிலின் கிளேயில் இலக்குமியையும், வாயிலின் மத்தியில் பரமேஸ் வரரையும், வாயிலின் கீழிருக்கும் கட்டையில் ஆதாரசத்தியையும், வீட்டின் மத்தியில் கந்தரையும், வீட்டின் பின் வாஸ்துநாயகரையும், படுக்கையின் முனேயில் மன்மதனேயும், கத்தியில் அதற்கு அதிஷ்டான தேவதையையும், ஆசனம் வாகனமென்னுமிவைகளில் அதிட்டான தேவதையையும் பிரகாசிக்கக்கூடிய தீபத்தையும் கந்தம் புஷ்பம், அக்ஷதை, ஜலம், தீபம், தூபம், அன்னம் என்னுமிவைகளேக் கொண்டு கிருஹத்தன் அருச்சிக்க

்ப்பு ஸ்கேறு கூற்பாகங்காலி செறுக்மு

யு இபை வ்பெப்பப்புக்⊗ ந்து வுவு வுமை இதை ஒு புப்கு கு கு . கு . கு . கு . கு .குள்வக்டு குள்வு ஏன் எ

.வ்கு ண்டிகி முன்பாக்க் உ , சூக்பி ரகி **ங்யக்க்**ர்ரகமுள்ரப <u>ஒர்த் ஆ</u> தள்த ,குப்பியை கார்க்கியங் ப்ஸூக்கெங்காகூசு ருத்பே ப்ஞு ண்டை எண்பியெர்கருத்து ஈரத்து டூதி ் ம் நாள்ளவும்.

ச்துத்ருகூற குணஇ தெறுப் ப்குக்**டியியு பூபிகு (8**81) வ்ச*ா*ශூஃ

செய்யுமுறை அறிந்து கொள்க, இவ்வாறே காகங்களுக்கும் பலி யிட வேண்டும். பலியிடும்பொழுது கிழக்கு, மேற்கு, தெற்கு, வடக்கு வாயு திக்கு இவைகளிலுள்ள ராக்ஷத சம்பந்தமான எல்லா காகங் களும் என்னுல் கொடுக்கப் பெற்ற இந்தப் பிண்டத்தைக் கிரகித்துக்கொள்ள வேண்டும் என்று சொல்லிக் கொடுக்க வேண்டும். அதன் பின்னர் வெளி அங்கணத்தில் கருமை சித்திரம் ஆகிய வர்ணங்கள் கொண்ட இரண்டு நாய்களுக்கும் பலியிட வேண்டும். அப்பொழுது என்னுல் கொடுக்கப்பெற்ற இந்தப் பிண்டத்தைக் கிரகித்துக் கொண்டு என் பாபங்களேப் பக்ஷிக்கின்றவைகளாகப் பவிக்கட்டும் என்று தியானிக்கவேண்டும். (169–171)

(அ–கை) சாங்கரியதோஷம் நான்கு விதமாக யிருக்குமென்று

கூறுகின்றுர்.

சி/பகி/வீ உண் ஒடி தொல் சுபடி ரு வு ப மாசு வ திலிவ வரை ம சண்பத சூ வாளி சூ கிர்க்கு த சரிதி அடி சி ஸா கீ ளர் கொல்வே வ உவறிரி பணி சிபதி

# साङ्कर्य दोषश्च चतुर्विधस्स्यात् आचार्यकर्मोक्तिमतप्रमिश्रैः । शुद्धे च मिश्रे फलदं न तस्मात् त्याज्यश्चतुस्सङ्करदोषकारी ॥ १७२॥

(172.) சாங்கரியதோஷம் என்பது கலப்பினுலுண்டான தோஷ மாகும். அது நான்கு வகைப்படும். எவ்வாறெனில், ஏகசந்தானமன்றி அன்னிய சந்தானமாயிருக்கிகற ஆசாரியக் கலப்பினுலே வருகிற தோஷம் ஒன்று. கிரியாக் கலப்புத்தோஷம். ஒன்று. வசனக்கலப்பு தோஷமொன்று, மதக்கலப்புத் தோஷமொன்று. ஆக நான்கு வகையுங் கண்டுகொள்க. நித்தியம் நைமித்தியம், காமியங்களினும், ஆத்மார்த்த பரார்த்த விஷயங்களினும், இந்த நான்கு தோஷங்களும் வராமல் பரிகரித்துச் செய்ய வேண்டும். சாங்கரியதோஷம் வந்தால் அத்தோஷமுடையவணப் பெரியோர்கள் நீக்கிவிடுவார்கள். அத்தோஷமுடையவன் பதிதனென்றறிந்து கொள்க.

(அ-கை.) ஆசாரிய பரம்பரையைப் பற்றிக் கூறுகின்ருர். கையா உராய் ஆரா ஆரா ஆரா கிராண வதாவதா கூர உராய் ஆத் க வது நா நித்தா வி வரி வது நா நித்தா வி தா நெடுவ து । शैवाचार्यप्रंप्रा तु किरणव्याख्याकृदाचार्यतः प्रोक्ता सम्यगथो लिखामि वचनान्यत्रापि तान्येव तु । (172) ஆசாரிய பரம்பரையைப் பற்றிக் கிரணுகம் வியாக்கியானத்தில் அகோரசிவாசாரியா் நன்ளுகக் கூறியிருக்கின்ளுா். அதணேயே இங்கு கூறுகின்றேன்.

கிரணுகம் வியாக்கியானத்தில் കധ ഖക്കെറ്റ് ഖന്നം സൈഖഗ്നായെ മാനാഖനം ഖന്നു கைையாவாதா மத8 கமில் கார்ணாந்ந்நாயக8 கு சாணாஜ் மைஷாணா மிவ <sub>ஆத</sub>ாநு உவா இரை க ஸவர் தகு விரைஷ்‱ <sub>இ</sub> வை வர் ஜா மர் அடி வி த்≀ி மாது மு. ை அறு பக்கிக்கிய நிறி இது இத்து இ சுணி உதிஷ் வி ஆ நா வெ கா வி நி பட்ட கி வி வ தென்றிரீ எப்பு நிக்கு சியாக நிக்கு நிகையாக சிய நிக்கு இ தகுதுவாமிவூதாநா。 மிவஜூந்து வாழிமை ॥ தஸ்ரானவு சாழில் பழிவமாலாவி பாடு மா 8 1 உ എടെുന് കിനികി ബ്യാക്ക്ക് ഉറുടെയ്ക്കുന്നു ക് വേന്ദ്ര സൂക്ഷ நீ@கணவு அதை\க<sup>ூ</sup> மிவஜீ நசிசிசி டி. உ എട്ടെ പൂടി മാലെ പൂട്ടു പുട്ടു പൂട്ടു പൂട്ട மையல வையட்டால் ஆய் ஆமாட்டியில் வைய 8 1

अथ वक्ष्ये परां शैवशास्त्रे गुरुपरंपराम् ।
कैलासादागतः कश्चित् कारणान्मन्त्रनायकः ॥
नन्दिकेश्वरशिष्योयं तत्पादांभोजभक्तिमान् ।
अमराणामशेषाणां शिवज्ञानमुपादिशत् ॥
सर्वतत्त्विवशेषज्ञः सर्वतत्त्वार्थकोविदः ।
शक्तिशम्भुद्वयीपक्षमन्त्राधिष्ठितचित्तकः ॥
अणिमाद्यष्टसिद्धीनामौदासीन्यपराङ्गुखः ।
परकायप्रवेशादि सर्वाश्चर्यविनोदकृत् ॥
देवर्षिप्रार्थितस्सोऽयं दक्षिणाशामुपागमत् ।
तत्रत्ययोगित्रातानां शिवज्ञानमुपादिशत् ॥
तस्याभवंस्त्रयिशाष्ट्याः शिवशास्त्राब्धिपारगाः ।
उग्रज्योतिरिति ख्यातः सद्योज्योतिः परस्रमृतः ॥
नीलकण्ठस्स चेत्येकः शिवज्ञानप्रवर्तकः ।

### उग्रज्योतिगुरोस्त्वासन् शिष्याः पश्च महत्तराः ॥ गौड सौराष्ट्र काश्मीर महाराष्ट्रादिसंभवाः ।

(இவற்றின் பொருள்) சைவசாத்திரத்திலுள்ள மேலான குருபரம் பரையைக் கூறுகின்றேன். அஃதாவது, கைலாசத்திலிருந்து நந்திகேசுவரின் சிஷ்யரான மந்திரநாயகரென்பவர் எல்லாத் தேவர் சிவஞானத்தைப் போதித்தார். மந்திரநாயகர் அந்த எல்லாத் தத்துவங்களின் விசேடங்களேயும், எல்லாத் தத்துவங்களின் பொருள்களேயும் அறிந்தவா். சத்திபக்கஞ் சம்புபக்கமாகிய இருபக்கங் களிலுள்ள மந்திரேஸ்வராகளால் அதிட்டிக்கப்பட்ட மனதையுடையவா். அணிமா முதலிய எட்டுச்சித்திகளேயும் அடைந்தவர். பரகாயப் பிரவேச முதலிய எல்லா அற்புதங்களேயுஞ்செய்பவர். இத்துணேப் பெருமையோடு எல்லாத் தேவரிஷிகளும் இவரை பிரார்த்தித்துத் தென்றிசைக்கு அழைத்துக்கொண்டு சென்றனர். அங்குச் சென்று எல்லாயோகிகளுக்குஞ் சிவஞானத்தை உபதேசித் தருளினர். இவருக்கு உக்கிரஜோதி, சத்தியோஜோதி, நீலகண்டர் என்று மூவா்கள் சீடா். இம்மூவருள், உக்கிரஜோதி என்பவருக்கு ஐந்து சீடர்களுண்டு. இந்த ஐந்து சீடர்களும் கௌடம், சௌராஷ்டிரம் காச்மீரம், மகாராஷ்டிரம் என்னுமிந்தத் தேசங்களில் உள்ளவ ரென்பதாம். (172)

(அ–கை) எந்த எந்தச் சாதிக்கு எந்தவிதமான தீக்ஷைகள் செய்யவேண்டுமென்பதை அறிந்து அவ்வாறு செய்வது உத்தம மென்றும், எல்லாச்சாதியாருக்கும் ஒரேவிதமான தீக்ஷைசெய்தல் கூடாதென்றும் இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்றுர்.

த்கூராயா。 து மிவதி இந் நாடியாக முறை இதை விறி நாயில் இத் கூராயா இத் கூரியாக முறை இத் கூராயா முறை இத் கூராயா கூறியாக முற்ற கூரியாக முற்ற கூறியாக முறி கூறியாக முறியாக முறிய

ெறாகாவவாறாக கூறது இ

ബഞ്ഞറീ മംബബം കൂമ്പല 2 ഈ ചു கு பிரான கூலித்தி யகி ி ஸ்ஸ் குடியில் கூடிய முடியில் முரியில் இரு மான்ற முற்று இரையில் இரு மான்ற முறியில் இரு முறியில் முறி

दी क्षायान्तु शिवद्विजन्मगुरुणा मन्त्रोपदेशश्रुतौ वह्नौ वाक् जननद्विजत्वमि तत्पुत्रत्वमीशांशता । स्थालीपाकविभागभोजनविधिश्चेत्यादिकार्यं न चेत तर्हि ब्राह्मणदेशिकोऽग्निमुखतो दीक्षां न शूद्रे क्रियात् ॥ १७३॥ किञ्चान्त्येष्टिविधिश्च विप्रगुरुणा शूद्रस्य कार्यो न वा पूर्वै: कापि न शूद्रगो विधिरयं लोकापवादात्कृतः।

बह्वर्थाग्रहवाञ्छयाप्यनुचितं कुर्यान कर्मेति यत्

तस्मात् स्वस्वकुलोद्भवेन गुरुणा दीक्षादिकार्यं कलौ ॥ १७४॥ (173-174) பிராமண குருவானவர் சூத்திரரான அணேவருக்குஞ் சிவதீக்ஷையும் உபதேசமுஞ் செய்யுங்காலத்து, சிஷ்யனுடைய செவி யிலே மந்திரோபதேசஞ் செய்யவேண்டும். வாகீசுவரனுடைய காப்பக் கோளகத்தினின்றும் இந்தச்சிஷ்யன் பிறந்ததாகப் பாவிக்கவேண்டும். இருபிறப்பாளனுகின்று அதன் பின்னர் சூத்திரத்தன்மை நீங்கி னென்றும், புத்திரனுகின்ருனென்றும், ருத்ராம்சமாகின்ருனென்றும், சிஷ்யனுக்கும் தனக்கும் நாடி ஒன்றுகப் பாவிக்கவேண்டும். பின்னர் அன்னத்தை மூன்று சமைத்த ஸ்தாலியென்னும் பாத்திரத்தில் கூறுசெய்து அவற்றுள் ஒரு கூறு மண்டலேஸ்வராதிகளுக்கும், ஒரு சூரியன் முதலான மண்டலதேவதைகளுக்கும் நிவேதித்து மற்ருெரு கூருகிய அமுதை சிவதீகைஷ் நிறைவேறிய பின்னர் ஒரு உண்ணவேண்டும். இவ்வாறு பந்தியிலே சிஷ்யனுடனே இருந்து பிராமணகுருவானவர் செய்யவேண்டும். இதுவே உத்தமம். சூத்திர விதியின்படி பிராமணஜாதிக்குச் சொல்லியிருக்கிற ஜாதிக்குத் தக்கவாறு நூல்களே ஜாதியாருக்குச் செய்யக்கூடாது. ஆராய்ந்து செய்யவேண்டும். இந்ததீகை செய்வதற்கு உரிமையில்லாத சிஷ்யனுக்கு நயனதீக்ஷை, சிவபெருமானே தன் கரத்தில் வைத்தலாகிய பரிசதீக்ஷை, அக்கரத்தை சிஷ்யனுடைய சிரசில் சிஷ்யன ச் வாசிகதீகை, செய்தலாகிய உபதேசஞ் சிவனுகப்பாவித்தலாகிய பாவனுதீகைஷ், நூல்களேயுபதேசிக்கும் சாஸ்திரதீக்ஷை, யோகத்தை உபதேசித்தாலாகிய யோகதீக்ஷை என்னும் இந்த அறுவகைத் தீக்ஷைகளே செய்யத்தக்கன. ஓமத்திஞற்செய்யும்

ஒளத்திரி தீகைஷ்யானது மேலே சொல்லியவாறு ஜாதிக்குத் தக்கவாறு செய்ய வேண்டும். புத்தளிகாதேகத்தில் அந்தியிஷ்டிக்கிரியை சூத்திரர்களுக்குப் பிராமணகுரு செய்தல் கூடாது. பெரியோர்களுக்கும் ஆசிரியர் சாதாரணமாக இதுவே சம்மதம். பரம்பரையான சூத்திரவிஷயமான அந்தியிஷ்டிக்கிரியையின உலக அபவாக பயத்தினுல் செய்தல்கூடாது. பொருளுக்கு ஆசைப்பட்டு செய்தல் கூடாது. ஒவ்வொரு ஜாதியாரும் தன் குலத்திலேயே தோன்றிய ஆசிரியனேக்கொண்டே அந்தியிஷ்டிக்கிரியையினச் செய்துகொள்ளல் வேண்டும். போதாயன சூத்திரம், ஆபஸ்தம்ப சிவாகமங்களாகிய இருபத்தெட்டு ஆகமங்கள் என்னுமிவைகளிலே சிவதீகைஷ்யுடையவனுக்கு அந்தியிஷ்டிக்கிரியை செய்யலாமென்<u>ற</u>ு கூறப்பட்டிருக்கின்றது. இதுவரையுங் கூறியவற்றிற்குப் பிரமாணம்.

- - ரை உர்வர் பட்டு வர் அர்த்திர் அர்திர் அர்திர்கிர் அர்திர் அர்திர் அர்திர் அர்திர் அர்திர் அர்திர் அர்திர் அர்திர் அர்
  - (१) शिवद्विजाश्च विप्राश्च नान्योन्यं शिवदीक्षिताः । वैदिकाद्वलमित्याद्दुः लौकिकं कर्म सर्वतः ॥ न भुङ्क्ते विहितं धर्म शूद्रपकं यथा द्विजः । तस्माद्यङ्गानुसारेण कर्म कुर्वन् स बुद्धिमान् ॥
  - (२) अन्यत्र-स तद्वर्णानुसारेण शिवधर्मश्च पालयेत् ।
  - (३) परत्र-एतद्वर्णानुसारेण शिवदीक्षाश्च कारयेत् ॥

(1) (இவற்றின் பொருள்) சிவத்துவிஜர்களும் வைதீக வேதியரும் ஒருவருக்கொருவர் சிவதீகைஷ் செய்துகொள்ளல் கூடாது. சூத்திரரால் பாகஞ் செய்துள்ள போஜனம் பிராமணரால் கலியில் எவ்வாறு விலக்கப்படுகின்றதோ, அவ்வாறே மேற் கூறப்பட்ட இருவரும் ஒருவருக்கொருவா் தீக்ஷை செய்தல் கூடாது. இவ்விடத்தில் வைதீகப் பிரமாணத்தினும் லௌகிகப் பிரமாணத்திற்கே வலிமையுண்டு என்பதாம்.

(2) வருணுச்சிரமத்தை அனுசரித்துச் சிவ தருமத்தைக்காக்க வேண்டும்.

(3) பிறிதோரிடத்தில் வருணுச்சிரமத்தை அனுசரித்து சிவதீக்ஷையைச் செய்யவேண்டும் என்பதாம். (173–174) (அகை) சைவசாத்திரத்தில் கூறப்பட்ட உத்தமரான தேசிகாகளின் இலக்கண மிதுவென இரண்டு சுலோகங்களால் கூறுகின்ருர்.

> வீகூராஹஸ்உநு உவிலாகம் நெடி மாஸ்னே பொடுவைகூ வாயது த்துமா ஹி ஹெ கூ தம் த <u>ക്</u>ടാളാപുത്തം ബൊ*ധ്*കൃ I கி கொற்ற விக்கு நாகு நாகும் விக்க வெ நுற்று குவிக்க வாகூராக வுடிவோவில் வுடிவு லையை இரு விரையின் விருவிக்கார் விருவிக்க விருவிக்க விருவிக்க விருவிக்க விருவிக்க விருவிக்க விருவிக்க விருவிக்க னைவை <u>உ</u>வைத் உள்ள இடைக்கு வகை தக்பு கை இதி கூறாகி சைபு ஊடமான ஷ்லுய் நாது உண்டா காஜிவூரா கோஜிநீ 1 வீரு வி நநு தாலு நுதி யகி ബം ബുന്തിപിജെ<sub>ജ</sub>െ മൗസൗം <sub>ജ്ജ</sub>നുംപാലെ കൗനൗരക്കുല*്ഥതാ* நா നൗകിം ച കൗധൂനക് ബൗഗ്ദേ പ്രദേഷം പ

वीक्षाहस्तमन्पदेशमननैश्शास्त्रश्च योगाप्तवाक् पाशच्छेदमथाभिषेकमथ तत्पादार्पणं बोधनम् । कृत्वैवं सकलात्मनामुभयदं येऽनुग्रहं कुर्वते ते साक्षात्परमोपदेशगुरवश्शैवोत्तमा देशिकाः ॥ १७५ ॥ शैवे मन्त्रपदे च वर्णभुवने तत्त्वं कलेति क्रमात् प्रोक्तानाश्च षडध्वनान्तु गणना काम्यप्रदा कामिनी । भीरुस्स्त्री ननु तालमानमिति यत् सङ्ख्यालिपिज्ञो गुरुः ज्ञात्वाथो कुरुते षडध्वगणनाशुद्धिं च कुर्यात्सुधीः ॥ १७६ ॥ (175–176) சாத்திரங்களே அன்புடனெடத்துப் பார்வையிடுதல், மந்திரோபதேசஞ் செய்தல், மனனஞ்செய்தல், யோகாப்யாசத்தால் வாக்குச்சித்தி யடைதல், பாசங்களே விலக்குதல், அபிஷேகஞ்செய்தல், சாத்திரங்களேப் போதித்தல், ஆகிய இவையணத்தும் செய்து எல்லாவுயிர்களுக்கும் போகமோக்ஷங்களேயளிக்கக் கூடிய அனுக்கிரகத்தை எவர்கள் செய்கின்றுர்களோ அவர்களே உபதேசிக்கத் தகுந்த ஆசாரியராவர்.

சைவசாத்திரத்திலுள்ள மந்திரம், பதம், வாணம், புவனம், தத்துவம், கஸ் என்னும் இந்த ஆறு அத்துவாக்களின் பிரமாணம், எண், எழுத்துக்கள் என்னும் இவைகளேயறிந்து ஆறு அத்துவாக்களின் சுத்தியையும் எவன் செய்கின்ருனே அவனே ஆசாரியன். இந்த அத்துவசுத்தியானது விருப்பத்தை நிறைவேற்றத்தக்கது. (175–176)

(அ-கை) எல்லாச் சாத்திரங்களுள்ளும் மேலானது சிவாகமங்களென்றும் இதில் சிறிதுஞ் சந்தேகமில்ஃயென்றுங் கூறுகின்ளுர்.

सर्वत्र शास्ता हर एव नान्यः स एव नित्यो न परोऽस्ति तस्मात् । तेनोक्तमस्येदमिति प्रतीत्या शास्त्रेषु शास्त्रं शिवशास्त्रमेव ॥ १७७॥

பிராகிருதபுவனம், அசுத்தமாயாபுவனம், புவனமாகிய சகல புவனங்களுக்கும் சிவதீகை செய்யுந் தேவன் அரன் என்னும் மகாதேவராவர். அவரல்லது எவரையும் அடக்கி ஆளுபவர் வேளுருவருமில்லே. அந்த மகாதேவரே நித்தியராவர். ஏனேய இத்துணப் பெருமை வாய்ந்த மகாதேவ தேவர்கள் நித்தியரல்லர். ராலே சொல்லப்பட்டதாதலாலும், அவரையே சொல்லுவதாலும், உலகத் துள் வழங்குஞ் சாத்திரங்களுக்கெல்லாம் மேலானது சிவசாத்திரமாகிய சிவாகமங்களே யென்றறிந்துகொள்க. (அ-கை) நிருவாணதீகை வில் சிஷ்யனுக்கு சயனத்திலுண்டாகும் கனவின் பலீன இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர்.

എക്\ുന്നി ഖന്യന്നു പ്രത്യായി പ്രത്യായി പ്രത്യായി പ്രത്യായി പ്രത്യായി പ്രത്യായി പ്രത്യായി പ്രത്യായില് പ്രത്യായി വരുന്നു പ്രത്യായില് പ്രത്യായില്

> शिष्याधिवासशयनस्वपने शुभं स्यात् छत्रध्वजाब्जवृषहस्तितुरङ्गमाणाम् । क्षीरेक्षुमांसदिधमद्यमधूदकानां सन्दर्शनं सितसुमादि सुमङ्गलानाम् ॥१७८॥ द्विजश्च राजा मनुजेषु पूज्यौ शुकश्च हंसश्शकुनेषु पूज्यौ । मृगेषु हस्ती हरिणश्च सिंहः वृषश्च धेनुश्च सितश्च भोगी ॥१७९॥

(178–179) சிஷ்யனுடைய அதிவாசசயனத்தில் கனவில் நல்ல தாயிருக்கிற பலன் வருமாறு:- வெண்குடை, கொடி, ஆடை, தாமரைப்பூ, இடபம், பசுக்கள், யாணே, குதிரை, மான், பால், தயிர், பச்சைக் கரும்பு, இறைச்சி, கள்ளு, தேன், நல்ல தண்ணீருடைத்தான குளங்கள், ஓடைகள், நதிகள், சமுத்திரம், வெள்ளேப்பூமாலே என்னுமிவைகளேக் காணின் நல்லனவாகும். மானிடருக்குள்ளே நல்ல பிராமணர்களும், அர சனும், பறவைகளுக்குள்ளே கிளியும், அன்னமும், மிருகங்களுக்குள்ளே யானேயும், மானும், சிங்கமும், எருதும், பசுவும், ஊர்ந்து நகருஞ் செந்துக்களுக்குள்ளே வெள்ளேப்பாம்பும், நல்லன வென்றறிந்துகொள்க.

(அ–கை) ஏழுவித தீக்ஷையைப்பற்றி மூன்று சுலோகங்களாற் கூறுகின்றுர்.

உழ்இது உர்ஷ் ஹி முரு மூனி வொகவால் ஸென்மி தைத் மிழைத் உள்ள நிலையின் நிலையின் நிலையின் இசுத் அடிவும் வணி நா தலையைல் இசுத் அடிவும் வர் அரு வர் பாக்கல் ப இசுத் வர் வரும் கூரி வர் பாக்கல் ப இசுத் வர் வரும் கூரி தொடியில் திரி வல் வரு இதி வர் கூரி தொடியில் திரி ப ளொரு ஞ்தாராடு ஸுக்கர்டி ஸ்ரீப் அத் படி அத் ப இத்தி அத்தி அத்தி அத்தி அத்தி அத்தி சித்தி அத்தி அத்

उन्मील्य दृष्टी हि गुरुिहशवोऽहं
सिश्चिन्त्य शिष्यं द्ययेक्षते चेत् ।
मन्त्री च दृष्टं फणिना तथैवं
दीक्षाक्रिया या खलु चाक्षुषी सा ॥१८०॥
दक्षस्वहस्तं शिवहस्तबुद्धचा
संपूज्य हस्तेन कृतेन शिष्यम् ।
मूर्धादि संस्पर्शति देशिकश्चेत्
पादान्तवत् स्पर्शननामदीक्षा ॥ १८१॥
सोऽहंभावनया गुरूिकिशिवतन्नामैव सा वाचिकी
दीक्षा चेति च रत्नवाचकवचोवन्मूकता मोचने ।
ध्यानं हि सद्देशिकमानसोत्थं कूर्मो यथा सा खलु भावनाख्या।
शास्त्री तु शैवागमपाठिशिक्षा योगी षडाधारसुदर्शनी स्यात् ॥ १८२॥

(180–181–182) நயநதீகைஷ், பாிசதீகைஷ், வாசிகதீகைஷ், பாவஞ தீகைஷ், சாஸ்திரதீகைஷ், யோகதீகைஷ், ஒளத்திரதீகைஷ் யெனச் சிவ தீகைஷ் ஏழுவகைப்படும். அவற்றுள், நயநதீகைஷ்யாவது, ஆசிரியன் சிவோஹம் பாவணேசெய்துகொண்டு தன்னுடைய கண்களேச் சிறிது திறந்து மாந்திரீகளுயிருக்கிறவன் கருடபாவீனயிளுல் சாப்பத்தால் தீண்டப்பட்டவீன விஷம் நீங்குமாறு பார்ப்பதுபோல் சிஷ்யண சிவ பாவீனயிளுல் பார்த்துப் பாசநீக்கஞ் செய்வதாகும்.

பரிசதீக்ஷையாவது:– ஆசிரியன் தன்னுடைய வலது கரத்தை சிவனுடைய கரமாகப் பாவித்து அவ்வாறே அர்ச்சித்து பின்னர் சிஷ்யனுடைய சிரமுதலாக எல்லா அங்கங்களேயும் அந்தக் கையால் பரிசிப்பதாகும். வாசிகதீக்ஷையாவது:- ஆசிரியன் சிவோஹம் பாவணே செய்து கொண்டு சிஷ்யணே சிவனுடைய திருநாமங்களே ஜபிக்கும்படிக்கும் மனனம் பண்ணும்படிக்கும் செய்வதாகும். எதுபோலுமெனின், மாணிக்க வாசகா் சிவபெருமானுடைய திருநாமங்களேச் சொல்லிக்கொடுத்து இராஜகுமாரத்தியின் ஊமையைப் போக்குவித்தல் போலுமென்க.

பாவஞ்தீக்ஷையாவது: – ஆமையானது தன்னுடைய முட்டையை நிணேத்துப் பிள்ளேயை வெளிப்படுத்துவதுபோல ஆசிரியன் தன்னுடைய சிவோஹம் பாவணேயாகிற மனேவியாபாரத்தால் சிஷ்யண நிணத்துப் பாசநீக்கஞ் செய்வதாகும்.

சாத்திரதீக்ஷையாவது: – சைவசாத்திரங்களேப் பிழையறச் சிஷ்ய னுக்குச் சொல்லிவைப்பதாகும்.

யோகதீக்ஷையாவது:- ஆசிரியன் நாலிதழ்த்தாமரையான மூலா தாரம், ஆறிதழ்த் தாமரையான சுவாதிட்டானம், பத்திதழ்த் தாமரையான மணிப்பூரகம், பன்னிரண்டுதழ்த்தாமரையான அநாகதம், பதிஞறிதழ்த் தாமரையான விசுத்தி, இரண்டிதழ்த்தாமரையான ஆக்ஞை யென்னும் ஆளு தாரங்களே யுஞ் சிஷ்யனுக்கு வருணுனுகுணமாகத் தரிசிப்பித்தலாகும்.

ஒளத்திரீதீக்ஷையாவது: – குண்டமண்டல வேதிகைகளுடனே கூடின தாகும். இவ்வாறு ஏழுவகையான தீக்ஷையின் முறைமையினே அறிந்துகொள்க. (180, 181, 182)

(அ-கை) ஒளத்திரீதீக்ஷையை மூன்று சலோகங்களால் கூறுகின்றுர்.

த்சுர்வ சூய்க் சாடுஃ !! கூடு !! தன்பது இத்தின்பது தின்ப இத்தியைக்கு இத்தின்பது தின்ப இத்தியில் இத்து நாக்கு கிறு மாது மான் இத்து ! கிறு இத்து குறி இத்து இத

हौत्री चात्र तु कुण्डमण्डलवती साचार्यहस्तक्रिया
सामान्यादि षडध्वशुद्धिसहिता निर्वाणदीक्षा हि सा ।
षट्कं मन्त्रपदाक्षराणि भुवनं तत्त्वं कला चेति तत्
सङ्ख्या पुण्यपदैः कुशैर्निगदिता भारोरुतालैश्शनैः ॥१८३ ॥
हौत्री सद्गुरुणा कृता च कलया शुद्धिश्च सन्दर्शिनी
शैवी सश्चितपापराशिहरिणी सौभाग्यदात्री च सा ।
दीक्षा षड्गुणदायिनी निरुपमा साष्टाङ्गसिद्धिप्रदा
पुण्यानामियमेव मूर्धि निहिता दीक्षेव मोक्षप्रदा ॥१८४॥
वैद्यो रोगविमोचनं न कुरुते ध्यानेन वा चापरं
सर्वत्र क्रिययैव नेत्र पटलाद्युन्मोचनं शस्त्रतः ।
दृष्टा ताम्रविशुद्धिराम्लमननान्नास्त्यस्ति तद्धर्षणात्
तस्मात्तज्ज्ञकृतात्मपाशहरणे दीक्षेव हौत्री त्वलम् ॥१८५॥

(183–184–185) ஒளத்திரிதீகைஷயாவது, மண்டபம், ஓமகுண்டம், மண்டல வேதிகைகள், வர்த்தனிகும்ப வேதிகை, இஷ்டலிங்க வேதிகை, பஞ்சௌஷத வேதிகை, பஞ்சகும்பவேதிகை, பரிவாரதேவகலசவேதிகை என்னுமிவற்றுடனே நல்ல ஆசாரியனுடைய கையின் கிரியையினேயுடையதாய் சமயம், விசேடம், நிர்வாணம் ஆறு அத்துவாக்களின் சுத்தியுடன் கூடிய அபிஷேகம் என்னும் தீக்ஷாபேதங் கண்யுமுடையதாயுள்ளதென்றறிந்துகொள்க.

ஆறத்துவாக்காளாவன:– மந்திராத்வா, பதாத்வா, வா்ணுத்வா, புவனுத்வா, தத்துவாத்வா, கலாத்வா என்பனவாம். அவற்றுள், மந்திரங்கள் பதிணென்று, பதங்கள் எண்பத்தொன்று, வாணங்கள் ஐம்பத்தொன்று, புவனங்கள் இருநூற்றிருபத்துநான்கு, தத்துவங்கள் முப்பத்தாறு, க&ல ஐந்து, என்றறிந்துகொள்க.

அந்த ஒளத்திரிதீக்ஷையானது, சற்குருவினுல் கலாசோதண்யுடன் செய்யப்பட்டு சஞ்சிதவிணேகளே எல்லாம் போக்கும் சௌபாக்கியத்தைக் கொடுக்கும் அணிமா முதலிய எட்டுசித்திகளேயும் தரும். உலகத்திலுள்ள புண்ணியங்களுக்கெல்லாம் மேலானது. சாவஞ்ஞத்துவமுதலிய ஆறு குணங்களேயுங் கொடுக்கும், மோக்ஷத்தையுங்கொடுக்கும். ஒப்பாக ஒன்றுங்கிடையாது. இதன்பெருமை காமிகாகமத்தில் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. அதுவருமாறு, வைத்தியனுவன் படலமுதலிய நோய்களே கண்ணினிடத்துள்ள பிரயோகஞ்செய்தல் மருந்துகொடுத்தல் முதலான கிரியைகளேச் தியானத்தினுலும் வாக்கினுலும் தன் னுடைய போக்குவாளுயின் இந்த ஒளத்திரிதீக்ஷையின்றி முக்தியடைதல் கூடுமென்றும், செம்பினிடத்துள்ள களிம்பைப் புளியைப்பூசி தன்னுடைய கையினுல் விளக்காமல் தன்னுடைய தியானத்தினுல் அந்தக் களிம்பை ஒருவன் போக்குவாளுயின் ஒளத்திரி தீகைஷயின்றி முக்தியடைதல் கூடுமென்றும் இவ்வாறு சொல்லப்பட்டிருத்தல் காண்க, சற்குருவானவர் ஒளத்திரி தீகைஷயினுல் ஆணவமுதலிய பாசங்களே விலக்கி முக்தியைத் தருவரென்றறிந்துகொள்க. (183-184-185)

(அ–கை) ஒளத்திரியல்லாத ஏனேய தீக்ஷைகளெல்லாம் ஒளத்திரி தீக்ஷையிலடங்குமென்று கூறுகின்றுர். –

हौत्री च दीक्षात्र मयैवमुक्ता वीक्षादिदीक्षा अपि षड्विधास्ताः । हौत्र्यन्तराप्ता हि ततो विशेषा दीक्षान्तरैर्वाघहरं वदन्ति ॥ १८६ ॥

(186) நயனதீகைஷ், பரிசதீகைஷ், வாசிகதீகைஷ், பாவனுதீகைஷ், தீக்ஷைகளும் என்னும் சாஸ்திரதீகைஷ், யோகதீகை ஆறு அதனுளடங்கும். ஆதலால் அங்கமாய் ஒளத்திரி தீகைதக்கு ஒளத்திரிதீக்ஷையே மேலானதாகும். ஏனேயதீக்ஷைகளாலும் பாவம் இவ்வாறு ஏழுவகைத் தீக்ஷைகளுங் கண்டுகொள்க. நீங்கும். (186)(அ–கை) சைவமுத்திரா தீக்ஷையை இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்றுர்.

श्रीवेषनामा समये तु देया ताम्राक्षसिद्धा शिवदासिचहम् । आदावथो वेति समन्त्ररक्षा मुद्राप्रदानं प्रथमा हि दीक्षा ॥ १८७ ॥ स्वर्णादिना निर्मितमक्षयुक्तं षट् कुण्डलं सुन्दरवेषनामा । भक्तचाऽथ वा स्वेष्टकृतिर्विशेषेऽवश्यं प्रदेया गुरुणेशमुद्रा ॥ १८८ ॥

(187–188) செம்புமுதலியவற்ரேடு செய்யப்பட்ட உருத்திராக்கங்களால் ஆக்கிய திருவேடமாகிய சிவமுத்திரையை சமய தீக்ஷையிலாவது அதற்கு முன்னுவது சிஷ்யனுடைய காதுகளிலே மந்திரசகிதமாகத் தரிக்கவேண்டும். இதுவே முதலாவதான சிவமுத்திரா தீணை யெனப்படும். சுவர்ணமுதலியவற்ரேடு செய்யப்பட்ட உருத்திராக்கங்களுடன் கூடிய சட்குண்டலமென்னும் சுந்தரவேடமாகிய சிவமுத்திரையை விசேடதீக்ஷையில் தரிக்கவேண்டும். இவ்வாறன்றி அன்பர்களுடைய அன்பிற்குத்தக்கவாறு சிவனது அடிமையென்பதைத் தெரிவிக்கும் முத்திரையைத் தரித்தலும் சைவமுத்திராதீக்ஷை யென்றறிந்து கொள்க. (187–188)

ஷாரா அளைல%பத்பட்டா முு வெ ா அசு ா ஷ் தார்க்கு தர்%ட் ஸ் சுடுபர்த்பத்%ட ஸ்டாட்டிஸ்ட்-டா டி வுளா வை க்டி டி தொடை த ஜ் சுஷ் தி முி வடல் கையில் ப

द्वेधा च दीक्षेति शिवागमोक्ता साधारसाधारवियोगभेदात् । आचार्यमूर्त्या सकलार्थदाद्या कार्या द्वयेस्यादपरा शिवेन ॥ १८९॥

(189) தீக்ஷையானது சாதாரதீக்ஷை நிராதாரதீக்ஷையென இரண்டு வகைப்படும். சகலவர்க்கத்து ஆன்மாக்களுக்கு ஆசிரியர் செய்வது சாதார தீக்ஷையாகும். பிரளயாகலர் விஞ்ஞானகலர் என்னும் இரு வகை ஆன்மாக்களும் ஸ்ரீமகாதேவர் தாமே செய்வது நிராதாரதீக்ஷை யென்றறிந்து கொள்க. (189) (அ–கை) சாதாரநிராதாரதீகைஷ் இரண்டனுள் சாதாரதீகைஷ் யானது சபீஜமென்றும் நிர்ப்பீஜமென்றும் இருவகைப்படுமெனக் கூறுகின்ருர்.

வீ ஜெ மு கூர் த்தியில் சிர்புக்கியிர் பிக்கையில் கூறியில் கேறியில் கூறியில் கேறியில் கூறியில் கேறியில் கேறியி

एकाधिकारेण युताप्ययुक्ता दीक्षैव सा मोक्षफलप्रदा च ॥ १९०॥

(190.) சபீஜதீகைஷ்பென்றும் நிர்ப்பீஜதீகைஷ்பென்றும் சாதார தீகைஷ் இருவகைப்படும். அவற்றுள் சபீஜதீகைஷ்யாவது சமயாசாரங் களுடனே செய்யப்படுவது. நிர்ப்பீஜதீகைஷ்யாவது சமயாசார சுத்தியுடனே செய்யப்படுவது. இவ்வாறு சிவாகமங்களிற் கூறப்பட்டி ருத்தல் காண்க. இந்தத் தீகைஷ்யே முக்தியைத் தரும்.

பூஜைக்கு உபயோகிக்கும் பாத்திரங்களேப் பற்றி ஆகமங்களிற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. அதனேயும் இவ்விடத்துக் கூறுகிருேம்.

> ताम्रजं कांस्यपात्रन्तु यावज्जीवं तथोत्तमम् । मृत्पात्रं प्रत्यहं त्याज्यमथ वा स्याद्दिनत्रयात् ॥ आयसश्च सदा वर्ज्यं पूज्यं पैशाचकृत्यके ।

(இதன் பொருள்) செம்புப்பாண வெங்கலப்பாணகளில் உடைந்து போகுமட்டும் சமையல் செய்வது உத்தமம். மண்பாண புதிதாய் வாங்கி அதில் சமையல் செய்வது உத்தமம். அல்லது மூன்று நாள் மண்பாண உபயோகிக்கலாம். அதற்குமேல் உபயோகிக்கக் கூடாது. இரும்புப்பாண முதலியன பூஜைக்கு எப்பொழுதும் ஆகாது. பிசாச காரியங்களுக்கு ஆகுமென்பதாம். (190)

(அ-கை) நிர்வாண தீகைஷ்யின் பேதத்தைக் கூறுகின்றுர். தி வராண ஜீகூரா து அவை இ தி கா வை திராயாத்கூரா து வை இ வி கா யாத்தி விராக்கி பி விராக்கி பி யூதி சி விராக்கி பி வயித்தி பி கூக ப

# निर्वाणदीक्षा तु भवेद्विभिन्ना सद्योर्थदाङ्गान्ततदर्थदेति । भूयोऽपि सोक्ता द्विविधा हि लोकधर्मिण्यथ स्याच्छिवधर्मिणीति ॥ १९१॥

(191.) நிர்வாணதீக்ஷையானது நான்கு வகைப்படும். எவ்வாறெனில் சத்தியோ நிர்வாணம், அசத்தியோ நிர்வாணம், உலோகதர்மினி சிவதர்மிணியென அவரவர் பரிபாகத்துக்குத் தக்கவாறு பேதப்படு மென்க. அதற்குப் பிரமாணம்:–

शान्द्रपावय्तानं हा क्रिया क्षेत्र क

## अधर्ममात्रसंशुद्धौ गृहीणां लोकधर्मिणी । धर्माधर्माभिसंशुद्धौ मुमुक्षोरिशवधर्मिणी ॥

(இதன் பொருள்.) ஞானரத்னுவளியில் பாபகாமம் எவ்வளவு உண்டோ அவை அனேத்தையுஞ் சோதித்து புண்ணியகாமங்களேச் சோதியாமல் இல்வாழ்வானுக்குச் செய்யப்படுவது உலோக தாமிணி தீகைஷயாகும். புண்ணிய பாவங்களிரண்டையும் நன்ளுகச் சோதித்து மோக்ஷத்தில் விருப்பமுடைய துறவிக்குச் செய்யப்படுவது சிவதாயிணியாகுமென்பதாகும்.

சத்தியோ நிர்வாணதீகைஷயாவது சற்குருவானவர் ஷடத்துவ சோதண செய்து சிகாச்சேத ஓமமுஞ் செய்து சிவபதத்தில் ஆன்மாவைச் சேர்த்த மாத்திரத்தில் தேகநீக்கமுண்டாவது. அவ்வாறன்றி, பிராரப்தகர்ம அனுபவத்தின் முடிவில் சிவபதத்தில் ஆன்மாவைச் சேர்ப்பது அசத்தியோ நிர்வாண தீகைஷயாகும். (191.)

(அ–கை) சிவதீக்ஷா மண்டபசொரூபலக்ஷணம் இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர்.

स्यात्पश्चभूतात्म हि मण्टपं तत् भूमिर्मकारोंबु णकार एव । टात्मा कृशानुः पवनः पकारो व्योमिति चाहुगुरवो मकारम् ॥ १९२ ॥ 19 पादे पदाध्वा पदमध्यदेशे वर्णायनं मन्त्रसतिर्घटेषु । द्रव्येषु तत्वायनमुक्तभूमौ लोकाय चत्वारि कलायनं स्यात् ॥ १९३॥

(192–193.) சிவதீக்ஷாமண்டபம், பஞ்சபூதசொரூபமாகயிருக்கும். எவ்வாறெனில், மகாரம் பூமி, ணகாரம் அப்பு, டகாரம் அக்கினி, பகாரம் வாயு, மகாரம் ஆகாசம். இவ்வாறு மண்டபமென்பதற்கு பொருள் கண்டு கொள்க. இதுவன்றி மண்டபமெங்கும் சாந்தியதீதகலா சொரூபம், பந்தற்கால்கள் பதாத்வா, மண்டபத்தின் நடு வர்ணுத்வா, கும்பங்கள் மந்த்ராத்வா, ஒமத்திரவியங்கள் தத்துவாத்வா, மண்டமமைத்திருக்குக் மிடம் புவஞத்வா, மண்டபத்திலுள்ள நான்கு வாயில்களும் நிவர்த்திமுதல் இவ்வாருகலின் மண்டபம் சாந்தி வரையுள்ள கலாத்வா, ஆறத்துவாவின் சொரூபமென்றறிந்து கொள்க.

(அ-கை.) சிவதீக்ஷாமண்டபத்தின் அளவு கூறுகின்ளுர்.

ഉപ്പെട്ടെ നൂടുയുന്നു ഉപ്പടത്ത് ലയ്യായായുട്ടുക്കാ

வெர் கூல் வனுகுமாக் சுயொல்ற குடுவ<sub>்</sub>பதை யூதை பித்தி ந

குந7நாநூஹாஸி வனுகுடுத8 சி-பட்சை **ஹைீ** னாடி

வர்கை)கொதுரவி ் ரதைரவ்பிக் தெயா தியா தி 8 சூசாகி 11 கூசை 11

दीक्षामण्डपहस्तमानमिति किं चेदंशुमत्यागमे प्रोक्तं पश्चकरात् त्रयोदशकरप्रान्तं यदत्रोचितम् । अन्यन्मानमिहास्ति पश्चकरतः प्रारभ्य हस्तद्वयात् वृद्धचैकोत्तरविंशतेरविधकं त्रेधा त्रिधा त्रिः क्रमात् ॥ १९४ ॥

(194.) சிவதீக்ஷாமண்டபத்தின்ளவு அம்சுமாளுகமத்திற் சொல்லப் பட்டிருக்கின்றது. அது வருமாறு:- ஐந்துமுழமுதல் பதிமூன்று முழம்வரை நான்கு கோணமாகக் கொள்ளலாம். அவற்றுள் ஐந்துமுழம், ஆறுமுழம், ஏழுமுழங்கள் முறையே, அதமத்தில் அதமம் மத்தியம் உத்தமமாகும், எட்டுமுழம், ஒன்பது முழம், பத்து முழங்கள் முறையே மத்தியமத்தில் அதமம் மத்தியமம் உத்தமமாகும். பதிணெரு முழம், பன்னிரண்டு முழம், பதிமூன்று முழங்கள் முறையே உத்தமத்தில் அதமம் மத்தியமம் உத்தமமாகும். இவற்றுள் எது அமையுமோ அதஃனயமைத்துக் கொள்ள வேண்டும், இவ்வாறன்றி இன்னுமொரு முறை அந்த ஆகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. அது வருமாறு:– ஐந்து முழம் ஏழுமுழம் ஒன்பது முழங்கள் முறையே அதமத்தில் அதமம் மத்தியம் உத்தமமாகும்.

பதிஞெரு முழம் பதிமூன்று முழம் பதினேந்து முழங்கள் முறையே மத்தியமத்தில் அதமம் மத்தியமம் உத்தமமாகும். பதினேழுமுழம் பத்தொன்பது முழம் இருபத்தொரு முழங்கள் முறையே உத்தமத்தில் அதமம் மத்தியமம் உத்தமமாகும். இவ்வாறு சொல்லப்படும் மண்டப பேதங்களே அறிந்து எந்தக் காலத்தில் எந்தச்சாதிக்கு எது பொருத்தமோ அதைத் தெரிந்து மண்டபம் அமைத்துக்கொள்ளல் வேண்டும். (194.)

(அ-கை.) நிருவாணதீக்ஷா மண்டப இலக்கணம்

சுலோகங்கற் கூறுகின்ருர்.

தீகூராவெரு யமா சுயொஹரக்கொர் சூயாதவி ஹாரு மം வെ**ഉ** ബെ എന്ന എ ചായിച്ചു ചി മാമപുപ്രം ല്ലെടെഞ്ചറു கூடாகார் உயாவி வாஸ் தகு தலொ-ജെന്മ തഎനിപ്പുകംതു வா**ஹா**ல்ரு ஹாநவொய் வலவொ

ബ് ചെ വ് ആ എളിം ബെള്നു പ്ര കുംഭി വ **கு⊚ொல**ி ஸ<u>ூ</u>சு் \$நுஸ் விராஸிழ்

சு**நெ**ரா**ந**்தெதோ**தி உ**து திரமாஸு ் வைல் **ைய கொ**ல்பாதி மாது உைவையுக

ஸாடுர்வு கூக்ஃட மீனனுடி எவ்புக இதை இண்டி தேர் கொழுந்வகை வெஜெக்ஹஹா த்த8

சிபட**ை** மர்க்கூடிய வூறி விறு வுறி உட

മി സ്വാന് അവെച്ചു ചെടുപ്പു ചാര്യം അവരു പ്രതിച്ചു പുരുത്തില് പുരുത്തില് പുരുത്തില് പുരുത്തില് പുരുത്തില് പുരുത പുരുത്തില് <u>ഖെള്നം ഗൗരെ</u>യെ ചുറും ഗൗയെ ന-

தையாஸள வரிதொவி உணு@ ഉച്ചനു ഒരു വിധെ ചെയ്യു

தக்வு-த%றிறி வெஷ்டு , மய் இநாக்

வரை நாகவத் ஷேஸ். மு. வை தையை வை உராவர் தா வா

<u>ஐ க</u>ு வெ<u>த</u>் தக் இகொழுந்வக் வனுளஷயி ஹா வநாக்

வளகா வெடிறு வெடிகு உடல் உடிக்க தக்வூரவிவெ இதமா

ളങ്ടിപ്ചാധം ബ്ന്തന്ഢൂന്≋ഉം வ**ூவெ**பா*க்*தவவெழிகா தவை நா உக்கிணத்வு கொழைந்திக்க ക്നത്ത്ര ചെച്ചു ചെയ്യും വ தவை கான்பூசாண்சவி தக நெ<sub>தி</sub> சுயொதை*ய*தொ வி ஹாரொ உஸ் \ வி ்ரா @ கை கக கா த 8 ചൈക്നം ഗൗതിയുളമ്പ ஊடிராமஸ்டீவி தலுவெடுருய மதா ஹைஹை தி வு. கூ% ടെക്ക് ച ല്യാം ബംജ്യ 1 யொநி 8 வி வ வை ததா வ ച്ചായ് മാത്യമുട്ടു ളെ പ്രാധ്യായ പ്രാധ്യാഗ്യായ പ്രാധ്യാഗം പ്രാധ്യാഗം പ്രാധ്യാഗം പ്രാധ്യാഗം പ്രാധ്യാഗം പ്രാധ്യാഗം പ്രാധ്യാഗം പ്രാധ് வு உலக ஆற்றவை இரசு கூசாக ப உ௦௦ ப வாவം குறைவிவெறாதித் தைந்த த்தாஹ் நாவுதள் வாஷ்கெ உகூராரி • முதி ஸ உள்ள • முதிவடிரா 8 ണ്ലാ പുരുത്തു ക്ലെങ്ങി தெஷா் தெஷு அ வெலிகா தி ഉഗകം வல் வொதாரு த்து து-ஹொகுலா தாறுத்று வில் முறை ஸ்ஜுதெ<u>யன</u>் காய<u>ி</u>தை இடு 205 II പ്<sub>റ</sub>ന<sup>്</sup> ചാനി<u>്ട്</u>യി ചെയ്യുന്നു **ച**ം ചം വ ചാര<u>െ</u> த்கைர் 'ஆ்ணி முகுவாம்' அரை இருக்கு இரு

ഉപയോ ചെയാളും ചി വിവരം ചെക്കം പ്രാം ചെയാക് ചെക്കം വി ഉപയ ചയായാക് പൌജും ചൈകായുള്ള ചയായാക് തൊപി ക്യം സെക്കി സ്ഥാരം വ ഉപയോ ചെയാളും പ്രി വി വരം

கைகு ஆய் வாவநு தூஜை ஆாரி வித்திய திய இைக் வெக்க விநா வெ ஸ்தீ I வனகு ஹெயதிதீரிதொ மு உதி யகு வெராத்த உ வர் நா விய இ தஷா விதி வெகொஷ் மண் நா நக்ஷ சு தா இர்விதா படி 20 நடி

ക്ഷാക്കം മിലെ മം നമ്പർ നടാരി ന മെയ്യുള്ള പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രാവര്യായുള്ള പ്രത്യാക്കായുള്ള പ്രത്യാക്കായുട്ടായുന്നുന്നാരുന്നുന്

दीक्षावेरम यथा त्रयोदशकरैरायामविस्तारगं वेदाश्रं बहिराहितावृतिचतुर्द्वारं प्रपामण्टपम् । कूटाकारमथापि वास्यकुतलोत्सेधश्च सूर्याङ्गुलः पादाष्षोडश भानवोऽथ वसवो वाचश्च भूमिं समाम् ॥ १९५ ॥ आलोडच सूत्रं मनुसङ्खचयास्मिन् अन्योन्यमैन्द्रादि चतुर्दिशासु । संभूय कोष्ठानि शतं भवेयुः सार्धश्च षष्टचा नवभिश्च पश्चात् ॥ १९६ ॥ मध्ये मण्टपमत्र कोष्ठनवके वेद्येकहस्ता ततः प्रारभ्याष्टकराविधश्च विहिता विस्तारकार्धोन्नता

वागश्राथ समीपवेद्यपि तता वेदाङ्गुलैद्वर्चङ्गुलो-त्सेधासौ परितोऽपि मण्डलमहावेदी विधेयेत्यलम् ॥ १९७॥ तत्प्रत्यिग्दिश चेष्टलिङ्गयजनाद्वेदी चतुष्कोणगा हस्तान्मानवती षडङ्गुलसमुत्सेधोपवेद्यावृता । इत्थं चैतदुदग्जकोष्ठनवके पश्चैषधिस्थापनात् एका वेद्यथ पश्चकुंभयजनात् तत्प्राचि वेदी तथा ॥ १९८॥ तत्प्राच्यां घटवर्धनीयजनतः पूर्वोक्तवद्वेदिका तस्या दक्षिणतस्तु कोष्ठनवके कुण्डं चतुष्कोणगम् । निम्नं तस्य करप्रमाणमपि तन्नेमित्रयोत्सेधतो विस्तारोऽस्य विशालकैककरतश्चैकाङ्गुलस्तद्गळः ॥ १९९॥

ऊर्ध्वाधस्स्थितमेखलात्रयगताभोगोन्नतिप्रक्रमः

स्याद्वेदाग्निदृगङ्गुलैरथ ततो मध्ये च नाभ्यंबुजम् । योनिः पिप्पलपत्रवद्वसुतता चार्धाङ्गुलादुन्नता मध्ये मेखलमूर्ध्वतोऽस्य सुभगः पुच्छः कृशस्स्यात्क्रमात् ॥ २०० ॥

एवं कुण्डमिहोदितं तदनु तद्राह्यावृतौ साष्टके चत्वारिंशति सप्तविंशतिघटास्स्थाप्याः पदेषु क्रमात्। तेषां तेषु च वेदिका द्विदशकं सप्तोत्तरं तचतु-ष्कोणं तालतलं षडङ्गुलसमुत्सेधश्च कार्यनततः ॥ २०१ ॥ प्राग्द्वारि त्रितयं विनोत्तरपदद्वन्द्वं वरं द्वारतो दक्षे त्रीणि शुभान्यथैकमपरं त्वेकं परं द्वे यमे । ग्राह्ये द्वेथ पदत्रयं द्वयमलुक् चैकं विनाथो त्रयं पूज्यं चैकमसत्पदद्वयमलुक् लोपित्रयं सित्त्रिधा ॥ २०२ ॥ मुक्त्वैकं द्वयमुत्तमं हि विफलं त्वेकं द्वयं पावनं त्याज्यं द्वारि पदत्रयं त्रयमलुक् चैकं विना द्वे सती । एकं हेयमितीरितोंशुमित यत्प्रोक्तः पदानां व्ययः तस्मादावृतिदेवकोष्ठगणना नक्षत्रमालावृता ॥ २०३॥ दीक्षामण्डपमुत्तमं नवकरैस्स्याद्वा पदानां व्ययो मध्ये मण्डलवेदिकैककरतः कार्याष्टकेनोक्तवत् । तत्प्रत्यग्दिशि चैकमिष्टयजनादेका मृदित्यौषधात् तत्प्राच्यामपि पञ्चकुंभयजनादैशेऽपि चैका घटात् ॥ २०४ ॥ कुण्डार्थं पदमिन्द्रदिश्युपकृतं बाह्ये पदे राक्षसे त्यागो द्वारचतुष्पदस्य तदथो प्राग्द्वारकोष्ठोत्तरे ।

### कोणे द्वेच तदादि तत् द्विदशकं कोष्ठानि सप्तोत्तरं पूज्यश्चाग्निपदस्य पश्चिमपदं त्वेकं विना मङ्गलम् ॥ २०५॥

(195-205.) நிருவாணதீகைஷக்குப் பதின்மூன்றுமுழநீளத்தில் மண்டபமே உத்தமம். பதின்மூன்றுமுழ் நீளமும் உள்ள ஆதலால் பதின்மூன்றுமுழ் அகலமுமாக மண்டபம் அமைத்து நான்கு வாயில்களும் அமைத்து, வாயிகளல்லாத ஏனேய இடங்களெல்லாம் மறைத்து மண்டபம் போலாவது கூடாரம் போலாவது சதுரச்ரமாக அமைத்துக்கொள்க. இந்த மண்டபம் அமைத்திருக்குமிடம் நிலத்தைவிடப் பன்னிரண்டங்குலம் உயரமாயிருக்க வேண்டும். கால்கள் பதினுருவது, பன்னிரண்டாவது, எட்டாவது, நான்காவது இருக்கவேண்டும். அந்த மண்டப இடத்தைச் சமதலமாக்கி மணியாசுப் பலகையால் விளக்கஞ் செய்து அதன் மேல் மனுசங்கியையாக மாவிலே தோய்த்த பதிஞன்கு நூலிஞல் தெற்கு, வடக்கு, கிழக்கு, மேற்காகக்கீறி பதின்முன்றுக்கு பதின்முன்று பதமாக்க நூற்றறுபத்தொன்பது பதங்களாகும். இவற்றுள் நடுவிலுள்ள ஒன்பது பதத்தில் மண்டலேஸ்வர வேதிகை அமைக்கவேண்டும். அந்த வேதிகை கைமுழத்தில் மூன்றுமுழ அகலம், மூன்றுமுழ நீளம், மூன்றுமுழ உயரமாக மண் முதலியவற்ருல் அமைத்துக்கொள்ளல் வேண்டும். அல்லது அந்த அளவில் பாதி கொள்ளல் வேண்டும். அந்த வேதிகையின் உயரத்திற்குக் கீழ் அந்த வேதிகையைச் சுற்றி நாலங்குல அகலம், இரண்டங்குல உயரத்தில் சதுரச்ரமாக உபவேதிகை அமைத்துக் கொள்ளல்வேண்டும். மண்டலேஸ்வர வேதிகை ஒரு பதமும் எட்டுப்பதமுமாயிருக்கவேண்டும். அதனுடைய உயரமானது அகலத்திற் பாதியாக வேனும் அகலத்திற்கு ஒத்ததாகவேனும் இருத்தல்வேண்டும். இவ்வாறு மண்டலேஸ்வர வேதிகை அறிந்துகொள்க.

அந்த மண்டலேஸ்வர வேதிகைக்கு மேற்கே, ஒன்பது கோஷ்ட நடுவில் இஷ்டலிங்க பூஜார்த்தமாக, ஒருமுழ அகலம், ஒருமுழ நீளம் ஆறங்குல உயரத்திலாவது நாலாங்குல அகலம், இரண்டங்குல உயரத்திலாவது ஒரு வேதிகை அமைக்க வேண்டும்.

இந்த இஷ்டலிங்க வேதிகைக்கு வடக்கே ஒன்பது கோஷ்ட நடுவில் பஞ்சௌஷதி, பஞ்சமிருத்திகை, பஞ்சபத்திரம், பஞ்சபட்டை, பஞ்சோதகம் என்னும் இவற்றின் ஸ்தாபஞர்த்தமாக ஒரு வேதிகை இஷ்ட லிங்க வேதிகை போல் அமைத்துக்கொள்ளல் வேண்டும்.

அந்த வேதிகைக்குக் கிழக்கே ஒன்பது கோஷ்டத்தின் நடுவே பஞ்சகும்பங்களே ஸ்தாபிக்கும் பொருட்டு ஒரு வேதிகை அமைத்துக் கொள்ளல் வேண்டும்.

அதற்குக் கிழக்கே கும்பவர்த்தினி பூஜைக்காக முன் சொன்னபடி ஒருவேதிகை அமைத்துக் கொள்ளல் வேண்டும். அதற்குத் தெற்கே ஒன்பது கோஷ்டத்தில் ஒரு ஓமகுண்டம் அமைக்கவேண்டும். அந்தக் குண்ட இலக்கணம் வருமாறு: - ஒருமுழ அகலம் ஒருமுழ நீளம் சதுரமாய் மூன்று மேகஃலகளுடைய உயரத்துடனே ஒருமுழ ஆழம் உடையதாய் உள்ளே ஒரு அங்குல அகலம் கண்டத்தை யுடையதாயிருக்க வேண்டும். மூன்று மேகஃலகளின் இலக்கணம் வருமாறு: - இரண்டங்குல உயர அகலத்தில் கீழ்மேகஃலபும், மூன்றங்குல அகல உயரத்தில் நடுமேகஃலபும், நாலங்குல உயர அகலத்தில் மேல் மேக ஃயுமாக இவ்வாறு மூன்று மேக ஃயின் இலக்கணம் அறிந்துகொள்க. குண்டத்தின்மேலே தெற்குத்திக்கில் மேல் மேகஃயின் நடுவில் நான்கு இதழில் ஒரு நாபிக்கமலமும் குண்டத்தின்மேலே தெற்குத்திக்கில் மேல் மேகஃயின் நடுவில் எட்டங்குல அகலம் பாதி அங்குல உயரத்தில் அரசிஃபோற் குண்டயோனியும் அந்தக் குண்ட யோனிக்கு அரசிஃயின் காம்புபோல நீளமும் அமைத்துக் கொள்ளல் வேண்டும். இவ்வாறு ஒமகுண்ட இலக்கணம் அறிந்து கொள்க.

இந்தப் பதின்மூன்றுமுழ மண்டபத்தினுள்ளே ராக்ஷத பதமான வெளிவீதியில் நாற்பத்தெட்டுப் பதங்களில் இருபத்தேழு கலசங்களுக்கு வேதிகை அமைக்கவேண்டும். அந்த வேதிகை ஒருசாண் அகலம் ஒருசாண் நீளம் ஆறங்குல உயரத்தில் சதுரமாக இருக்கவேண்டும். நாற்பத்தெட்டுப் பதங்களில் இருதுதேழு கலசங்களுக்கு வேதிகை அமைக்கு முறைவருமாறு

கீழவாசலில் முன்று பதங்களேவிட்டு வடபக்கத்தில் இரண்டு பதத்தில் இரண்டு வேதிகையும், அந்தவாசலுக்குத் தென்பக்கத்தில் மூன்று பதத்தில் மூன்று வேதிகையும், அப்பால் ஒருபதம்விட்டு அடுத்த ஒரு பதத்தில் ஒருவேதிகையும், அதற்கு மேற்கே இரண்டு மூலேயில் பதம்விட்டு இரண்டுபதத்தில் இரண்டு வேதிகையும், அப்பால் வாசல் உள்பட மூன்று பதங்கள் விட்டு மேற்கே இரண்டு பதத்தில் இரண்டுவேதிகையும், அப்பால் ஒரு பதம் விட்டு மேற்கே ஒருபதமும், மூலேயில் ஒருபதமும் அதற்கு வடக்கே ஒரு பதமுமாக மூன்று பதங்களில் மூன்று வேதிகையும், அப்பால் ஒருபதம் விட்டு இரண்டு பதத்தில் இரண்டு வேதிகையும், அப்பால் வடக்கே மூன்று பதமும் வாசலும் விட்டு முன்றுபதத்தில் மூன்று வேதிகையும், அப்பால் ஒருபதம்விட்டு மூலேயிலுள்ள பதம் ஒன்று அதற்குக்கிழக்கே உள்ள பதம் ஒன்று ஆக இரண்டுபதத்திலும் இரண்டுவேதிகையும், அதற்குக்கிழக்கே ஒருபதம்விட்டு அப்பாலுள்ள இரண்டுபதத்தில் இரண்டுவேதிகையும், அதற்குக் கிழக்கே மூன்றுபதமும் வடக்குவாசலும்விட்டு, அதற்குக் கிழக்கே மூன்றுபதத்தில் மூன்றுவேதிகையும், அதற்கப்பால்

ஒருபதம்விட்டு ஈசானமூலேபிலுள்ள பதம் ஒன்று அதற்குத் தெற்கே பதம் ஒன்று ஆக இரண்டுபதத்தில் இரண்டுவேதிகையும், அமைத்து, அதற்குத்தெற்கே–உள்ள ஒரு பதத்தைவிட்டு விடவேண்டும். இவ்வாறு இருபத்தேழு பதங்களிலும் இருபத்தேழு கலசவேதிகை அமைத்துக்கொள்ள வேண்டுமென்று "அம்சுமான்" ஆகமத்திலே சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. பதின்மூன்று முழத்தில் சதுரமாக அமைக்கும் மண்டப இலக்கணம். இவ்வாறு அறிந்து கொள்க.

இனி ஒன்பதுமுழ நீளம் ஒன்பதுமுழ அகலத்தில் எண்பத்தொருபதத்தில் அமைக்கும் மண்டப இலக்கணம் வருமாறு:-

ஒருமுழங்கொண்ட நடுவிலுள்ள மத்தியபதம் ஒன்றும் சுற்றியுள்ள எட்டுப்பதமும் ஆக ஒன்பது பதத்தில் மண்டலேஸ்வரவேதிகை. அதற்கு மேற்கே ஒன்பது பதத்தின் நடுவில் இஷ்டலிங்கவேதிகை. அதற்கு வடக்கில் பஞ்சௌஷத வேதிகை,அதற்குக் கிழக்கில் பஞ்சகும்பவேதிகை. அதற்குக் கிழக்கில் கும்பவர்த்தனி வேதிகை. இவ்வாறு ஐந்துவேதிகையும், அதற்குத் தெற்கே ஒன்பது பதத்தில் சதுரமாக ஓமகுண்டம் ஒன்றும், இராக்ஷதபதம் முப்பத்திரண்டில் கிழக்குமுதல் நான்கு வாசலுக்கும் நான்குபதமும், அக்கினிமூலேக்குமேல் பதம் ஒன்றும் ஆக ஐந்து பதங்கள் நீங்க ஏீனய இருபத்தேழுபதங்களில் முன் சொன்ன வாறு இருபத்தேழு கலசவேதிகைகளும் அமைத்துக்கொள்க. இவ்வாறு ஒன்பது முழ மண்டப இலக்கணமும் அம்சுமான் ஆகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. சிவதீக்ஷா மண்டப இலக்கணத்தைக் குருமுகமாக அறிந்து தீக்ஷைசெய்தல் குருவுக்கும் சிஷ்யனுக்கும் மங்களத்தைத் தருவதாகும். குருமுகமாகத்தெரியாது செய்யின் அமங்களத்தைத் தருமாதலின் குருமுகமாக அறிந்தே ் செய்யவேண்டும். (195-205)

(அ–கை) மண்டபத்தின் எண்பத்தொரு பதங்களின் பெயரைக் கூறுகின்றுர்.

வை காழி பக்கா பக்கு வரி நாகும் வரி எது விக்கு விக்

एकाशीतिपदानिमण्टपतलं कुर्यादभीष्टाय तं त्वेकं ब्रह्मपदं हि मध्यगमितश्चाष्टौ पदं दैविकम् । मानुष्यं खलु षोडश द्विदशकं चत्वारि पैशाचकं द्वात्रिंशच पदानि राक्षसमिति प्रोक्ता पदाख्यागमे ॥ २०६॥

(206) மண்டபம் சமசதுரமாக எத்துணே முழத்திற்கொண்டாலும் அந்த இடத்தை கிழக்கு மேற்காகவும் தெற்கு வடக்காகவும் நூலி ஞலே ஒன்பதுக்கொன்பதாகக் கீறி எண்பத்தொரு பதமாக்குக. அவற்றுள் நடுப்பதம் பிரமபதம். அதைச் சுற்றியுள்ள எட்டுபதம் தைவிகபதம், அதைச் சுற்றியுள்ள பதினுறுபதம் மானுடபதம், அதைச் சுற்றியுள்ள இருபத்துநான்கு பதம் பைசாசபதம், அதைச்சுற்றியுள்ள முப்பத்திரண்டுபதம் இராக்ஷசபதம், இவ்வாறு எண்பத்தொரு பதங்களினுடைய பெயர் அறிந்துகொள்க. (206)

(அ-கை) மண்டபத்தின் நூற்று அறுபத்தொன்பது பதங்களின்

பெயரைக் கூறுகின்றுர்.

क्रिंग क्ष्यां स्थाने मानवित त्रयोदशकरैः क्षप्ता पदाख्या कथं ब्राह्मं त्वेकमथो ऽभितोष्टकमिदं स्यादैविकं तद्विहः । मानुष्यं त्विह वीथिकात्रयभवात् द्वाभ्यां युता सप्तिः पैशाचं परितोऽष्टपञ्चकमथो षोडाष्टकं राक्षसम् ॥ २०७॥

(207.) மண்டபத்தைப் பதின்மூன்றுக்குப் பதின்மூன்ருகக்கீறி நூற்றறுபத்தொன்பது பதமாக்குக. அவற்றுள் நடுவில் உள்ள ஒருபதம் பிரமபதம், அதணேச் சுற்றியுள்ள எட்டுப்பதம் தைவிகபதம், அதணேச் சுற்றி மூன்று வீதியிலுமுள்ள எழுபத்திரண்டுபதம் மானுடபதம், அதனேச் சுற்றியுள்ள நாற்பது பதம் பைசாச பதம். அதணேச்சுற்றிவுள்ள நாற்பத்தெட்டுப்பதம் இராக்ஷசபதம். இவ்வாறு அம்சுமாளுகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. (207)

(அ-கை) பதப்பிரயோசனங் கூறுகிருா்.

ब्राह्मे मण्डलवैदिका सुरपदे कार्योपवेदी समा मानुष्याख्यपदे तु कुण्डखननं वेद्यश्चतस्त्रोप्यतः । पैशाचं परिचारकार्यपटलीसश्चारयोग्यं पदं बाह्ये त्वावृतिदेवकुंभविषयं प्रोक्तं हि तद्राक्षसम् ॥ २०८॥

(208.) பிரம பதத்தில் மண்டலேஸ்வரவேதிகை. தைவிக பதத்தில் உபவேதிகை, மானுஷ்யபதத்தில் ஓமகுண்டமும் நான்கு வேதிகைகளும் பைசாசபதத்தில் பரிசாரகா முதலியவரின் சஞ்சாரம். ராக்ஷச பதத்தில் ஆவரண தேவர்களுக்குரிய கலசஸ்தாபனம், இவ்வாறு சிவதீக்ஷா மண்டபப் பிரயோசன மறிந்து ஆசிரியர் சிவதீக்ஷை செய்விக்க வேண்டும். (208)

(அ–கை.) எண்பத்தொருபதங்கள் கொண்ட சிவதீக்ஷா மண்டப இலக்கணங் கூறுகின்ருர்.

द्धारवसुधातुरसभूतकरगेहे पादरविषोडशनवो नवपदं स्यात् । मध्यनववेदि सवतत्त्रिपदमध्ये कुण्डनवपश्चशिवमण्डपविधानम् ॥ २०९॥

(209.) ஒன்பது, எட்டு, ஏழு, ஆறு, ஐந்து என்னும் இந்த எண்களுள் யாதானும் ஒர் எண்ணுள்ள கை முழத்தையுடைய இடத்தில் பன்னிரண்டு அல்லது பதினுறு கால்கள் அமைத்து எண்பத்தொரு பதங்களாகச் செய்யவேண்டும். நடுவில் மும்மூன்று பதமாக ஒன்பது பதங்களிருக்கவேண்டும். அந்தப் பதங்களில் வேதிகைகளே அமைத்து பக்கங்களின் இருக்கும் மூன்று பதங்களின் மத்தியில் ஒன்பது அல்லது ஐந்து குண்டங்களேயுடையதாய் அம்மண்டபமிருக்கவேண்டும். (209) (அ-கை) மண்டப குண்டசுத்தி இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர். வீக்ஷாபுொக்ஷணதாலநாலிவநநா-**ந**ு ஆராசணாவு ூரைகண ஸால் வை நகுட் வகிரமைய லைவா**% க**ூரக்டுந் ബൌക്നഖെക്സെടചുനം ഈ ഖി ചട ലെബ്മ തപ്പാന്മെം வெ<sub>ரா</sub>கூரா ஜேன் வரு உல்லாகி நவக்க **@ாஜா** வி க்ஷெவணாக ய உக் ப வீக்ஷாவெ\_ாக்ஷணதாலநாவிவநநா-நெருகூராமான வு இருமா ஸா**ஃ் ஹெ உ ந**ு கூடி உணிம் வை லைவா 8 கூலாகலு நடி I തൊക്ലാ അന്മാപ്മം എന്നു ചെയ്ത செவாறு வஐாவஆண் ലെപ്പെ<del>യ</del>ുന്ന ചെയ്യുന്ന പെട്യുള്ള ഉപ கு வெருதி தாரு ஆய 8 ப உக்க பெ

वीक्षाप्रोक्षणताडनाभिखननान्युद्धारणापूरणे साम्यं सेचनकुट्टमार्जनसमालेपाः कलाकल्पनम् । सूत्रावेष्टनमर्चनं भुवि चतूरेखाश्च वज्ञार्पणं प्रोक्ता मण्टपशुद्धयो द्विनवकं लाजादिविक्षेपणात् ॥२१०॥ वीक्षाप्रोक्षणताडनाभिखननान्युद्धारणं पूरणं साम्यं सेचनकुट्टमार्जनसमालेपाः कलाकल्पनम् । सूत्रावेष्टनमर्चनं त्वथ चतूरेखाश्च वज्ञार्पणं प्रोक्ताश्चाथ चतुष्पथार्पणमिमाः कुण्डोचिताश्शुद्धयः ॥२११॥

(210–211.) பண்டபசுத்தி பதினெட்டு வகைப்படும். அவை வருமாறு:– நிரீக்ஷணம், புரோக்ஷணம், தாடனம், அப்பியுக்ஷணம், கனனம், உத்தாரணம், பூரணம், சமீகரணம், சேசனம், குட்டனம், சம்பார்ஜனம், சமாலேபனம், நிவர்த்தி முதலிய கலேகளே அருச்சித்தல், சுத்திரவேஷ்டனம், அர்ச்சனம், ரேகா சதுஷ்டயகரணம், வச்சிரீகரணம் பொரி முதலிய திரவியங்களே இரைத்தல் என இவ்வாறு மண்டபசுத்தி பதினெட்டு வகையுங்கண்டுகொள்க. பொரி முதலியவற்றை இரைத்தல்

நீக்கி சதுஷ்பதார்ப்பணஞ் சேர்த்து குண்டகத்தி பதினெட்டு வகைப்படும். (அ–கை.) இருபத்தேழு கலசதேவதைகளின் பெயரை இரண்டு சலோகங்களாற் கூறுகின்றுர்.

மாஜாருணுமாலி தெந்தவமா வஹிரு வி. ஆவ் விஷைவர்கள் வ வாஷுநிக்கீ விஷுவர்க்கை விஷுவர்க்கை விஷுவர்கள் வெழ் வர்கில் விஷுவர்கள் வெழி வர்கில் விஷுவர்கள் விவர்கள் விவரகள் விவர்கள் விவர்கள் விவர்கள் விவர்கள் விவரகள் விவர்கள் விவர்கள் விவர்கள் விவர்கள் விவர்கள்

शान्तिर्निन्दिमहासितेन्द्रतपना विह्नश्च विद्याकला भृङ्गीभास्ययमाश्च वास्तुनिऋतीविष्णुर्निवृत्तिर्वृषः। स्कन्दः पाशिरमानिलेभवदनाः पूज्याः प्रतिष्ठाकला-देवी चण्डधनाधिपार्यभवकास्सप्तोत्तरा विंशतिः॥२१२॥

नन्दी शान्तिमहासितेन्द्रतपना विह्नश्च भृङ्गीकला विद्येभास्ययमौ च वास्तुनिऋती विष्णुर्वृषो वृत्तिका। स्कन्दः पाशिरमानिलेभवदना देवी प्रतिष्ठाकले-शाजाङ्श्चण्डधनाधिपार्यभवकास्तन्मण्टपे देवताः॥ २१३॥

(212- 213.) இருபத்தேழு கலசங்களில் பூசிக்கப்படும் தேவதைகள் இருபத்தேழு பெயர் ஆகும். அவை வருமாறு:- நந்தி, சாந்திகலே, மகாகாளம், இந்திரன், சூரியன், அக்கினி, பிருங்கி, வித்தியாகலே, விநாயகர். யமன், வாஸ்துபிரமன், நிருதி, விட்டுணு, ரிஷபம், நிவிருத்திகஸ், ஸ்கந்தா், வருணன், மகாலெக்ஷ்மி, வாயு, விநாயகன், தேவி, பிரதிட்டாகஸ், சண்டேசுரன், குபேரன், சப்தகுரு, ஈசானன், பிரமன் ஆக இவ்வாறு கிழக்குமுதல் பிரதக்ஷிணமாக இருபத்தேழு கலசங்களில் பூசிக்கப்படும் இருபத்தேழு தேவதைகளும் அறிந்து கொள்க. (112 – 213.)

(அ–கை) சிவதீக்ஷா மண்டபத்தில் செய்யப்படும் பூஜாக்கிரமங் கூறுகின்ருர்.

സാവാധിലാനുന്നു തുമ്പുന്നു പ്രാധ്യാപ്പു പ്രവ്യാപ്പു പ്രവ്യാപ്വാപ്പു പ്രവ്യാപ്പു പ്രവ്യാപ്പു പ്രവ്യാപ്വാപ്പു പ്രവ്യാപ്വാപ്വാപ്വാപ്വാപ്വാവ് പ്രവ്യാപ്വാപ്വാവ് പ്രവ്യാപ്വാവ് പ്രവ്യാപ്വാവ് പ്രവ്യാപ്വാവ് പ്രവ്യാപ്വാവ് പ്രവ്യാപ്വാവ് പ്രവ്യാപ് പ്രവ്യാവ് പ്രവ്യാവ് പ്രവ്യാപ്വാവ് പ്രവ്യാവ് പ്രവ്യാവ് പ്രവ്യാവ് പ്രവ്യാവ് പ്രവ്യാവ് പ്രവ്യാവ് പ്രവ്യാവ് പ്രവ്യാവ് പ്രവ്യാവ് പ്രവ്യവ് പ്രവ്യാവ് പ്രവ്

மணை மாயெ ஆஷ்ஹி ் மா நூராத் ॥ உக்ச ॥

सूर्यं तोरणमर्चयेदथ चतुर्द्वाराणि तत्पालकान् अष्टौ केतुगजांश्च मङ्गलमथो वेदी समीपस्थितिः। हस्ते गव्यविधिश्च मण्टपशुचिर्वास्त्विन्दरार्चा घटाऽऽ शापालायुधकुंभवर्धनिगणेशार्येष्टलिङ्गानलान्॥ २१४॥

(214.) சூரியபூஜை, தோரணபூஜை, துவாரபூஜை, எட்டு கொடிகளின் பூஜை, எட்டு யாணகளின் பூஜை, அஷ்டமங்கல பூஜை வேதிகையின் சமீபத்தில் இருத்தல், தனது கையை சிவனது கையாகச் செய்துகொள்ளல், பஞ்சககவ்வியஞ் செய்தல், மண்டபசுத்தி செய்தல், வாஸ்த்துபிரமபூஜை, மகாலெக்ஷ்மி பூஜை, திக்குப்பாலகாகளின் பூஜை, தசாயுத பூஜை, ஸ்திராசனம், கும்பவர்த்தனி பூஜை, கணேஸ்வரபூஜை, சப்தகுருபூஜை, இஷ்டலிங்கபூஜை, மண்டலேஸ்வரபூஜை, அக்கினிகாரியாரம்பம் என இவ்வாறு முறையே ஒன்றன்பின் ஒன்ருய்ச் செய்வது மண்டபபூஜாக்கிரமமென்றறிந்து கொள்க. (214.)

(அ-கை) தோரண இலக்கணங் கூறுகின்ருர். வு-ூதை தொருண்டுக்கண் வடு அவ் வெளவெய் உள்ள உர்வார் யாலை, வழி உத்து விறு அவ் வக்கு தவை உக்தி மி I

(215.) சிவதீக்ஷோமண்டபத்திற்குத் தோரணங்கள் நான்கு அவை வருமாறு:- கிழக்கு வாசலுக்கு ஆலந்தோரணம். தெற்கு வாசலுக்கு அத்திதோரணம். மேற்கு வாசலுக்கு அரசதோரணம், வடக்கு வாசலுக்கு இச்சில் தோரணம். இவ்வாறு நான்கு தோரணமுங் கண்டுகொள்க. இந்த தோரணங்களுக்கு அகலமுத் நீளமும் அந்தந்த வாசலின் அகல நீளங்களே யொத்திருக்க வேண்டும். தோரணத்தின்மேல் செய்யப் படும் ஒன்பது சூலத்தின் நீளமும் கனமும் வருமாறு:- ஏழங்குல நீளமும் பெருவிரல் கனமுமாயும் மூன்று பலகைகளாற் செய்யப்பட்டதாயும் குறுக்கே கனமாகவும் இருக்க வேண்டும். இவ்வாறு அம்சுமான் ஆகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது.

(அ–கை.) அஷ்டமங்கலப் பலகைககளின் இலக்கணம் நான்கு சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர்.

ஸ்ரீ உதா திக<u>்க கஞ</u>்வாக % உநு-

ബുട്ടൈറുക്കം ബ്യൗഖെ ത്രക്കുത്തു। ഉക്ഷ ।।

கெ.கா ் முறா உயி அதொ

**யாவ**் வி வை வி மாக வி வி மாக வி வி மாக வி வி மாக வி வி மாக வி வி மாக வ

ரு*த்*வுகாரொ <u>வை</u>க் I

டாளர்**ஊ**ட் வுண்ளெகு ॥ 5ஓவ ॥

தை த்.ஏர்ழு தெம்ஷா ஆ தி. ஆமாலாலொழு இத்தை 77 தெஏ மணம் மா

ரு ஹாமாய திலொது உ வு உவி விராக வு நார் காறிநீ |

ഞ്ഞു ക്രാമ്പാര് പ്രത്യാര് പ്രത്യാര്

ക്കളം ജ്ഞൂന് പാര്യായ ഒരു പാര്യായം പുരുത്തിലുള്ള പുരുത്തിലുള്ള പുരുത്തിലുള്ള പുരുത്തിലുള്ള പുരുത്തിലുള്ള വരുത്ത

दीक्षामण्टपमङ्गलाष्टफलकानिर्माणमत्रोच्यते ताम्राचैरथ दारुभिर्वसुततस्वष्टाङ्गुलोच्छ्रायिनी । कार्या तद्धनमङ्गुलद्धयमयं श्रीकारणोक्तक्रमः श्रीमत्कामिकतन्त्रवाक्यमनुसृत्यैकं ब्रुवे लक्षणम् ॥ २१६ ॥ तद्धुद्राङ्गुलमानमेकमनुना त्वेकाङ्गुलाद्धर्धितो धावद्विंशतिरेखहानिरवधीरत्नप्रकारो भवेत् । कार्यास्तेन च मङ्गलाष्टफलकास्सर्वत्र मानाङ्गुलैः उत्सेधार्धसुविस्तृताघनमथो द्यचङ्गुष्ठमात्रं ननु ॥ २१७ ॥ त्रेधायामममुं विभज्य तदधः पीठं लिखेत् भागकेऽ न्यस्मिन् दर्पणपूर्णकुंभवृषभा द्वे चामरे वत्सकम् । पश्चात् स्वस्तिकशङ्खदीपमिति यचैवोचितं मङ्गलं उर्वश्यादिभिरप्सरोभिरखिलंधार्यन्तदा चिन्तयेत् ॥ १२८ ॥ कास्ताश्चेति तदर्च्यदेवगणना चेदुर्वशी मेनका रम्भाश्चाथ तिलोत्तमा च सुमुखी स्यात्सुन्दरी कामिनी। एका कामविवर्धनीत्यथ यजेत् स्कन्दश्च लंबोदरं भद्रं जहुसुताश्च तेषु कमलां रुद्रं शशाङ्काम्बिके ॥ २१९॥

தீக்ஷாமண்டபத்திற்கு அஷ்டமங்கலப்பலகை சுவா்த்தினுலும், வெள்ளியினுலும், செம்பினுலும் செய்யலாம் அல்லது மரத்தினு் செய்யலாம். அந்த பலகையினுடைய நீளம் பதினுறங்குல மிருக்க வேண்டும். பலகையினுடைய அகலம் எட்டங்குலமும், கனம் இரண்டு அங்குலமுமாக இருத்தல் வேண்டும். இந்த அளவில் எட்டுப் பலகை செய்துக்கொள்ளல் வேண்டும். இவ்வாறு காரணுகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. இதுவன்றிப் பதினெரு அங்குலமுதல் பத்தொன்பது அங்குலம்வரை நீளமும் நீளத்திற் பாதி அகலமும் இரண்டு பெருவிரல் அளவான கனமுமாக இருக்கலாமென்று காமிகாகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. பலகையின் நீளத்தை மூன்று பங்காக்கி, கீழாயுள்ள ஒரு பங்கில் எட்டுப்பலகைகளிலும் பீடம் யெழுத வேண்டும். மற்றைப் பங்குகளில் ஒரு பலகையில் கண்ணுடியும், ஒரு பலகையில் பூரணகும்பமும், ஒரு பலகையில் இடபமும், ஒரு பலகையில் இரண்டு சாமரமும், ஒரு பலகையில் ஸ்ரீவத்ஸமாகிய இலக்குமியும், ஒரு பலகையில் சுவஸ்திகமும், ஒரு பலகையில் சங்கும், ஒரு பலகையில் தீபமுமாக எட்டுப்பலகைகளில் எட்டு மங்கலங்களேயும் எழுதவேண்டும். இந்த மங்கலங்களே ஊர்வசி, மேனகை, ரம்பை, திலோத்தமை, சுமுகி, சுந்தரி, காமினி, காமவர்த்தனியென்னும் என்மர்கள் தரித்திருப்பதாகவும், கண்ளுடியில் கந்தரையும், பூரணகும்பத்தில் வினுயகரையும், இடபத்தில் வீரபத்திரரையும், சாமரத்தில் கங்கையையும், ஸ்ரீவத்ஸத்தில் மகாலெக்ஷ்மி யையும், சுவஸ்திகத்தில் ருத்திரணேயும், சங்கத்தில் சந்திரணேயும், தீபத்தில் அம்பிகையும் பூஜிக்க வேண்டும். (216-219)

(அ-கை) தசாயுதப் பலகைகளின் இலக்கணம் இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்றுர்.

> ക്കുക്കാം ഒക്പറം ഇയുക്കാം യതം ജാഥയെമാട് മം പംമു യെച്ചുള്ളം കും പംതു I യെച്ചുള്ളം കും പംതു I യെച്ചുള്ളം കും പംതു I യെച്ചുള്ളം കും പംതു I യായുള്ളം പ്രത്യേക്കാരു വേദ്യായുള്ളം പ്രത്യേക്കാരു വേദ്യായുള്ളം പ്രത്യേക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുക്കാരുന്നുക്കാരുന്നുകാരുന്നുക്കാരുന്നുക്കാരുന്നുക്കാരുന്നുക്കാരുന്നുക്കാരുന്നുക്കാരുന്നുന്നുക

21

ലെംസെയു നേജുപയു ॥ हह०॥ आലാവ എം...

அடுல் ஆிரும்ஸ்ரிய்கு 11 55 ஓ 11 ஆ ஆ வண்டிர்வாதுக்பு-வண்டிக்கான் வுனுக் வண்டிக் என்கி 1 இல் சுக்காவ் கடுத்திரிக் இவ்பாத் இருக்காக்கி இருக் இது இது கைக்கால் விக்கி இருக்காகி இருக்கு விக்கி விக்கி விக்கி இருக்கு விக்கி இருக்கு விக்கி இருக்கு விக்கி இருக்கு விக்கி இருக்கு விக்கி இருக்கி இருக்கி விக்கி இருக்கி விக்கி இருக்கி விக்கி இருக்கி விக்கி இருக்கி விக்கி இருக்கி விக்கி விக்கி இருக்கி விக்கி இருக்கி விக்கி இருக்கி விக்கி இருக்கி விக்கி இருக்கி விக்கி இருக்கி விக்கி வி

कर्तव्या हि दशायुधार्थफलका ताम्रादिनाम्रादिना वा दीर्घेन्दुकलाङ्गुलैरसतता चैतद्धनं त्र्यङ्गुलम् । इत्युक्तं खलु कारणेऽत्र तु पुनः तल्लक्षणं मण्टपं द्वारोच्छ्रायतदर्धकार्धकसमं त्रेधेति पक्षान्तरम् ॥ २२०॥ किञ्चान्यत्किरणागमोक्तमिति यत्तद्वक्ष्यते लक्षणं वज्रं केतुगदाब्जचक्रमिति यद्धस्तोचतं पञ्चकम्। श्रोषञ्चायुधपञ्चकञ्च विहितं हस्तार्धमानन्तद्य कारं लेखनमेव कार्यमथवा चित्रं त्रिधाह्यायुधम् ॥ २२१॥

(220–221.) தசாயுதப்பலகை செம்பு முதலிய உலோகங்களினுற் செப்யலாம். அல்லது மா முதலிய யக்ஞ விருக்ஷத்தினுலும் செப்யலாம். அந்த பலகை பதினுறங்குல நீளமும் ஆறங்குல அகலமும் மூன்று அங்குல கனமுமாய் இருத்தல் வேண்டும். அல்லது யாகசாஃயின் வாசல் அளவாகவாவது அதிற் பாதியாகவாவது நீளமும் நீளத்திற்பாதி அகலமும் கொள்ளலாம். இவ்வாறு காரணுகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக் கின்றது. இவ்வாறன்றி வச்சிராயுதம் துவஜாயுதம் கதாயுதம் பத்மாயுதம் சக்ராயுதம் என்னும் இந்த ஐந்தும் அளவுகோலினுல் ஒருமுழ நீளங் கொள்ளலாமென்றும், ஏனேயசக்தி ஆயுதம் தண்டாயுதம் கத்தி ஆயுதம், பாசாயுதம் திரிசூலாயுதம் என்னும் ஐந்தும் இதிலே பாதியளவு கொள்ளலாமென்று கிரணுகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. (அ–கை.) சுருக்குசுருவ இலக்கணம் மூன்று சுலோகங்களாற் கூறுகின்றுர். ഉള്ള പ്രത്യായില്ലായം അപ്പായിട്ടും അവരുന്നു പ്രത്യായില് പ്രത്യായില് പ്രത്യായില് പ്രത്യായില് പ്രത്യായില് പ്രത്യാ

வி ் மா திர் த உத்து வெறி பா வெல கிறி கா விறி மா விறி கா விறி

தநூலை அது ருறுவை கலால

வெ**டி), ஷா ஜு** @வி ஸ் ர தா வை உத கண்ணா த ருவ்வெரு ஊதா

മുള്ളുള്ളുള്ളുന്നു ആരു പ്രമാധം ആരു പ്രമാശം പ്രമാശം പ്രമാശം പ്രമാശം പ്രമാശം പ്രമാശം പ്രമാശം പ്രമാശം പ്രമാശം പ്രവാശം പ്രമാശം പ്രമാശം പ്രവാശം പ്

மு∽வை ைக்க வரதாய் ந் ம் மை வந் உர்வல் வி வி திர்வழ் தெ ≀

சு % ் லைகை நால் விருந்தி இதில் விருந்தி இதில் விருந்தி இதில் விருந்தி இதில் விருந்தி இதில் விருந்தி இதில் விரு தே இதில் விருந்தி இதில் விருந்த

சைபான்கு ததி படி வை இது பக்கி விக்கி விக்கி

ஸ்ரீளர்சூது கூல சுலாசாக்க் 1 நைவர்கள் நைவர்கள்

ചുബും ്ച് ജ്ലാസം ബഖം കുടയ ഖി കുബൈയ ബാലെ പാം

वक्ष्ये सुक् सुवलक्षणं सुगुचितं दैर्घ्यन्तु तालाङ्गुलं विंशत्यात्र तु दण्डदैर्घ्यमुदितं दण्डस्य नाहो रसै:। तन्मूले चतुरङ्गुलेन कलशस्त्वासुप्तपद्माकृतिः दण्डाग्र श्रुतिगण्डिका तु विधिना कार्याक्षता वा ततः ॥ २२२॥ वेद्यष्टाङ्गुलविस्तृता समचतुष्कोणा रसैरुन्नता मध्ये वर्तुलगर्तमस्य तु गुणैर्निम्चञ्चतुर्विस्तृतम् । ग्रीवैकेन घृतायनं गलघनञ्चास्यञ्च वेद्यास्ततेः त्रचंशैकेन तु शेषमंबुजकृतिः प्रोक्तास्यमैभोष्ठवत् ॥ २२३॥ दैर्घ्यश्चाङ्गुलसङ्ख्यया सुवगतं त्रेधाष्टकं तन्छिरोगर्तम्मण्डलमानकं गजिश्रास्तर्यक् द्विकुंभोपमम् ।
पृष्ठं तज्जठरं सपङ्कतलिवन्यस्तैणपादोपमं
दण्डस्त्रचङ्गुलकोऽस्य मूलकलशश्चद्विघेटो गण्डिका ॥ २२४ ॥
(222-223-224) क्रांकिक இலக்கணம் வருமாறு:- நீளம்

(222-223-224) சுருக்கு இலக்கணம் வருமாறு:- நளம் முப்பத்தாறு அங்குலம். அவற்றுள் இருபதங்குல நீளம் தண்டம். அந்தத் தண்டத்தின் அகலம் ஆறங்குலம். அந்தத் தண்டத்தின் நமரைமுகுளம்போல நாலங்குலத்தில் ஒரு கலசம். அந்தத் தண்டத்தின் நுனியில் நாலங்குலத்தில் ஒரு கெண்டி. அதற்கப்பால் எட்டங்குலத்தில் சதுரமாக ஒரு வேதிகை. அந்த வேதிகையினுயாம் ஆறங்குலம். அந்த வேதிகையின் நடுவில் நாலங்குல அகலம் மூன்றங்குல ஆழத்தில் வட்டமாக ஒரு பள்ளம். அந்தக் குழியைச்சுற்றி எட்டு இதழ். அதற்குமேல் மூன்றங்குல அகலம் ஒரு அங்குல நீளத்தில் ஒரு கழுத்து. அதற்குமேல் ஏழங்குல நீளம் நுனியில் மூன்றங்கல அகலத்தில் யான உதடுபோல் அமைத்து, வேதிகையினுடைய நடுவிலுள்ள பள்ளத்தில் ஓரங்குல அகலம் நெய் ஒழுகும் வழியாகவும். வேதிகையின்மேல் சித்திரவேலேகள் உள்ளதாயும் இருத்தல்வேண்டும்.

இனி கருவ இலக்கணம் வருமாறு :- நீளம் இருபத்துநாலங்குலம். நுனியில் நாலங்குல நீளத்தில் வட்டமாக இரண்டு பள்ளம். அதன் புறத்தில் இரண்டங்குலப் பிரமாணத்தில் யாணே மத்தகத்திலுள்ள இரண்டு கும்பங்கள் போன்ற பிருஷ்டம். அதன் நடு, சேற்றினிடத்தில் வைத்த மான்குளம்படி போன்றிருத்தல்வேண்டும். மூன்றங்குலப் பிரமாணத்தில் தண்டமுங்கலசமும், இரண்டங்குலப் பிரமாணத்தில் கெண்டி. இவ்வாறு சுருவ இலக்கணம் அறிந்துகொள்க. சுருக்குசுருவ இலக்கணம். இந்தவிதமாகக் காமிகாகாமத்திற் சொல்லப் பட்டிருக்கின்றது

(அ–கை) பரிதி, விஷ்டரம், தஃப்பாகை, உத்தரீயம், ஞானகட்கம், கும்பம், வாத்தனி, கலசமென்னும் இவற்றின் இலக்கணமுங் கும்பசொரு பமும் ஐந்து சுலோகங்களாற் கூறுகின்ஞா்.

மில்லை கூகுழிர்விர்ண்டி நாண்ண்ட்டுந்தாக வாலி உடிக்க வாடு உடியில் உடியைவே பாடும் வடியில் உடியமை

**சி** ் மு<mark>ஜ் தூர் திலை நீ ு விஷ்டா</mark> தொ **ഉ**ന്നും പെനിധ്യൗക്കുഖൿ சி**ஸ்**ர மடிய வாது ரீ உடிக்கு ஆடி உடி டி ஆர்க்காம் வகுகை 11 55@ 11 உ**ஹீஷ்**் வி*த*வாஸ் உதுஜி உ <sub>തെ</sub> ജ്കം ടി ചെ ഫുജ്ക് ജ്യം தைவ<sub>ி</sub> ஆனாஷ் குடி விருவி விரு പബൈക്കി സ്വാസി കൃ । ളൈബെറ്റു സപ്പമിലെ കുട്ടെ സ്ഥി ഉൿ வர் கொட் வா வி ஹ் ந்த உொ**ஜீ**லா*ட*ிக்கூ<u>ச</u>் ஆரிய இடிவா **ஓீ**வெராக்க வரை வர்க்கி வருக்கி வருக் கு மூர்க் <sub>இத</sub>ாநகி வாணவேறு தகு வெழ ஷட்சி ் சு வணிகா-**ജ്യവാന് പാട്ടാന് പാട്ടാ** ள ஃப் கூறைய கி முறி ஆ இ த்தைவடுப் முடி வணை முக்கிரி வூரத்தாய் த் காருவென வெரு*க*ை ஹி துருவல்ய<u>ு</u>தல வி ஸு கூறாசா நவ்ப தால் உந் வா 11 உடி 11

தைும் வையாது வாய் திரும் நடிக்கும் வரியாது நிலாகி நடிக்கு விருக்கு வரிக்கு விருக்கு விருக்கு

ரிாமு உணையாவர்மை ॥ 55% ॥

पालाशः परिधिः करद्वयमथो मानं तथाङ्गुष्ठतो नाहश्चाग्रयुतोथ वामृतरुजश्श्यामो ऋजुर्निर्गुणा । त्रिंशहर्भदलैस्तु विष्टरमतो मानं परिध्युक्तवत् हिष्टगृन्थिसुवर्तिताङ्गमिति तत् श्रुत्यग्रमानं शुभम् ॥ २२५॥ उष्णीषं सितवास उत्तमिदं सूक्ष्मं मृदुश्रक्षणं दैर्घ्येष्टकरप्रमाणमपि तत्पश्चैकविस्तारितम् । दैर्घ्ये सप्तविधे कृते सति तदेकेनाथवा विस्तृतं चोष्णीषार्धकमुत्तरीयमथवा दीप्तोक्तमार्गोचितम् ॥ २२६ ॥ कुर्यात् ज्ञानकृपाणमश्चितकुशैष्षद्त्रिंशतावेणिका-कारश्चाश्रसमग्रमङ्गुलयुतैर्युग्माङ्गुलो ग्रन्थिकः । तद्दैर्घ्यं गुरुहस्तमानमथवा स्मृत्यायतं कारणे प्रोक्तं हि त्सरुसंयुतं विधुकलामानश्च तालेन वा ॥ २२७ ॥

द्रोणद्रयांबुग्रहणेन भाव्यं कुंभस्तदर्धेन तु वर्धनी स्यात् । अप्यादकांबुग्रहणेन भाव्यं श्रीकामिकोक्तं कलशप्रमाणम् ॥ २२८ ॥

मांसं कुंभमृदूर्ध्वमृद्धिरुधिरं मोदोंबुसूत्रं सिरा-रत्नं शुक्रमथास्थिकूर्चमथवा वक्त्रन्तु चूडाथवा । वस्त्रं त्वक् फलमुत्तमाङ्गमुचितं पत्रं जटा जीवितं मन्त्रं स्यात् मुनिधान्यमासनमिति ध्यानं गणेशार्चने ॥ २२९ ॥

(225–229.) பரிதியாவது பலாசங்கொம்பு அல்லது மாங்கொம்பில் இரண்டுமுழ நீளமும் பெருவிரல் கனமும் உள்ளதாய் பசுமையாய் கணு வில்லாததாய் உடைசலில்லாததாய் வீளதலில்லாததாய் நுனியுடனே கூடியதாய் இருத்தல் வேண்டும்.

விஷ்டரமாவது முப்பது தருப்பையினல் முடியப்பட்டதாயும் பரிதியையொத்த நீளமுடையதாயும் இரண்டங்குலம் முடிச்சும் நாலங்குல நுனியும் உடையதாயும் இருத்தல் வேண்டும்.

தஃப்பாகையென்பது தஃயில் சுற்றுகிற ஆடை, அது எட்டுமுழ நீளமும் நான்கு பக்கத்திலும் சிவப்புக்கரையும் இருத்தலோடு மிருதுவாயும் உண்டை பாவு அதாவது குறுக்கு நூலும் நெடில்நூலும் ஒத்ததாயும் வெண்மையாயும் இந்த நீளத்தில் ஐந்தில் ஒருபங்கு அகலமுடையதாயும் இருத்தல் வேண்டும்.

உத்தரீயமாவது, தஃப்பாகை வேட்டி நீளத்தில் பாதி நீளமாயும், அந்த வேட்டி அகலத்திற் பாதி அகலமாயும் அல்லது நீளத்தில் ஏழில் ஒருபங்கு அகலமுடையதாயும் மூன்றில் ஒரு பங்கில் தோகையுடையதாயும் இருத்தல் வேண்டும். இவ்வாறு தீப்தாகமத்தில் சொல்லப் பட்டிருக்கின்றது.

ஞானவாளாவது முதிர்ந்ததாயும் பசுமையாயுமுள்ள முப்பத்தொரு தருப்பையினுல் மயிர்ப்பின்னஃப்போலப் பின்னி, வாளின் பிடிபோல அடியும் , நுனி நாலங்குல நீளமும், முடிச்சு இரண்டங்குல நீளமுமாகப் பவித்திர முடிச்சுப்போல் வலமாக முடியவேண்டும். இந்த ஞானவாளுக்கு அடிமுதல் நுனிவரை நீளம் குருவினுடைய கையினுல் ஒருமுழமாவது அல்லது பதினெட்டங்குலமாவது பதினுங்குலமாவது பண்னிரண்டங்குலமாவது கொள்ளல் வேண்டும்.

கும்ப இலக்கணமாவது, நான்கு மரக்கால் நீர் பிடிக்கக்கூடியதாயும், வாய் நாலங்குலம் அல்லது ஆறங்குல அகலமுடையதாயும், விளிம்பு இரண்டங்குல முடையதாயும் இருக்கவேண்டும்.

வா்த்தனி இலக்கணமாவது, இரண்டு மரக்கால் நீா்–பிடிக்கக் கூடியதாயும், வாய் நாலங்குலம் அல்லது மூன்றங்குல அகலமுடையதாயும் இருக்கவேண்டும்.

கலச இலக்கணமாவது, ஒருமரக்கால் நீர் பிடிக்கக்கூடியதாயும், வாய் நாலங்குலம் அல்லது மூன்றங்குல அகலம் உடையதாயும் இருக்கவேண்டும். இவ்வாறு கும்பம் வர்த்தனி கலசம் என்னுமிவைகளேக் கெடுதலின்றி நன்ருக வெந்து களங்கமில்லாத கும்பத்தில் அமைத்துக் கொள்ளல் வேண்டும்.

கும்பத்தின் சொருபமாவது கும்பத்தில் அருச்சிக்கப்படும், தேவனுக்கு கும்பத்திலுள்ள மண் அனேத்தும் மாமிசமாகும். கும்பத்தின் மேலே பூசியிருக்கும் மண் இரத்தமாகும். கும்பத்தின் உள்ளிருக்கும் தண்ணீர் மேதஸ் ஆகும். சுற்றியிருக்கும் நூல் எழுபத்தீராயிரம் நரம்புநாடியாகும். கும்பத்தின் உள்ளே இடும் இரத்தினம் சுக்கிலமாகும். கூர்ச்சம் எலும்பி அல்லது நாக்காகும். வக்திரம் முகமாகும். சாத்துகிற பரிவட்டம் தோலாகும். மாந்தழை தஃமையிர் அல்லது ஜடையாகும். மட்டையுடனே கும்பத்தின் மேலே வைக்கப்படும் தேங்காய் தஃயாகும். அடியில் பரப்புகிற ஏழுத்தானியங்களும் ஆசனமாகும். மந்திரம் பிராணனுகும். இவ்வாறு கும்பசொருபங் காமிகாமத்திற் சொல்லப் பட்டிருக்கின்றது.

(அ–கை) தீக்ஷை யாகம் என்னும் இவற்றிற்கு உரிய மரங்களேக் கூறுகின்ருர்.

> வா ஸு.வ்⁴னைத் க்ம இத்திர் வர்கள் வர்கள் வர்கள்

यज्ञार्हास्तरवस्त्विहाष्टिकरणे वा सुप्रभेदे दश प्रोक्ता बिल्ववटौ शमी च खदिरश्चृतश्च वै कङ्कतः। हेमक्षीरपलाशचन्दन कुटाश्शार्दूलनामा तरुः भूयोश्वत्थशिरिर्षकौ च कथिताः श्रीकारणे द्वादश ॥ २३०॥

(230) யாகவிருக்ஷங்கள் எட்டென்று கிரணுகமத்திலும் பத்தென்று சுப்பிரபேதாகமத்திலும் பன்னிரண்டென்று காரணுகமத்திலுஞ் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றன. அவையாவன, வில்வமரம், ஆலமரம், வன்னிமரம், கருங்காலிமரம், மாமரம், நறுமுருக்கைமரம், அத்திமரம், பலாசமரம், சந்தனமரம், வேங்கைமரம்,அரசமரம், வாகைமரம் எனப் பன்னிரண்டுங் கண்டுகொள்க. (230)

(அ-கை) ஆண்மரம், பெண்மரம் அலிமரங்களின் இலக்கணங் கூறுகின்ளுர்.

त्रेधा भवेयुस्सकलाश्च वृक्षास्त्रीजातयो ऽत्र त्विच सारवृक्षाः । सारान्तरङ्गास्तरवः पुमांसः षण्डास्स्युरुक्तद्वयवर्जिता ये ॥ २३१॥

(231) உள்ளே வபிரமாபிருக்கிற மரமணேத்தும் ஆண்மரமாகும். மேலுள்ள பட்டையில் வயிரமாபிருக்கிற மரமணேத்தும் பெண்மரமாகும். இந்த இரண்டுவகையுமல்லாத மரமணத்தும் அலிமரமாகும். இவ்வாறு மரங்களணத்தும் மூன்று வகையாயிருக்கு மென்றறிந்துகொள்க. (231)

(அ–கை) சமித்து விறகு இரைக்கப்படுந் திரவியம் என்னும் இவற்றினிலக்கணங் கூறுகின்ளுர்.

பாஞாராஸ்.இக்கொ விதஷிவிஹிதா? வேவா தயுக்காரு உலா? உழாந்தே து ஹொல்லொதி அ தமா இவ்பாணி ஐ சாஜுறாக் I लाशस्समिधो वितस्तिविहिताः पश्चाग्रयक्ताः सम्माः

पालाशस्समिधो वितस्तिविहिताः पश्चाग्रयुक्ताश्शुभाः इध्मान्यत्र तु षोडशेति च तथा दीर्घाणि मात्राङ्गुलात् । दीक्षार्थं गदितानि सप्तविकिरद्रव्याणि लाजास्तिलाः सिद्धार्थाक्षतभस्मदर्भकुसुमान्येतानि कालोत्तरे ॥ २३२ ॥

(232) சமித்தாவது ஒருசாண் நீளத்தில் நுனியுடனே கூடினதாய் சுண்டுவிரல் கனமுள்ளதாய், பலாசமரம், மாமரமுதலியவற்றில் உள்ளதாய் ஐந்து வகைப்படும். விறகாவது பலாச மரம், மாமரமென்னும் இரண்டு முதலிய மரங்களிலுள்ளதாய், பதினுறங்குல நீளமுள்ளதாய் பதினுறுவகைப்படும். இரைக்குந்திரவியங்களாவன பொரி, எள்ளு, கடுகு, அக்ஷதை, பஸ்மம், புஷ்பம், தருப்பை, ஆகிய ஏழுமாம். இவ்வாறு காலோத்தர ஆகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. (232)

(அ-கை) ஏழுவகைத் தானியங்களிவையெனக் கூறுகின்றுர்.

ഞ്ചെയെടെ ഉച്ച തോയാന്വായി ചെ സ്ഥാസ്തരന്ദ എംബും ഘടപായും വെന്നായായ ച പ്രസ്ത്രം പ്രസ്തരം പ്രസ്തര

(233) ஏழுவகைத் தானியங்களான, நெல்லு, கொள்ளு, எள்ளு, உளுந்து, அவரை, கடுகு, பயறு என்னும் ஏழுமாம் இவை கும்ப பூஜைக்கு ஆகும். ஓமத்துக்கும் ஆகும். இவையல்லாத சகலதானிய வாக்கங்களும் ஒமத்துக்கு மாத்திரம் ஆகும். (233)

(அ-கை) பஞ்சௌஷதம், பஞ்சயவம், பஞ்சமிருத்து, ரசாதி, பஞ்சதுவக்கு, பஞ்சபல்லவம் என்னுமிவைகளேப்பற்றி மூன்று சுலோகங்களாற் கூறுகின்றுர்.

வெடுள்ளஷ்டாவலா உயவாறு வடை பலிருக கூறு வை குலக்கலைக்கை பி கூறு மாஹியிவகொ ஆவிற கீவாருவல் பெ யவாறு வடை பி உங்கோ 8ர் ஓர் வனாகு அவணி மைை ബിസെണ കുപ്പാകെ ഖിയുക്കസ് ന്വാംഥെ 1 க்ஷைதெ து ஸைவெ குும்?ூ⊚்தொ வா-ை வை வை இதா வி ககிட் வை ப வஜீகவத் ராவமா ഖെ ക്നത്തുന് ം ബിറ്റം യാഴുക്കുന്നു വയാബയ്-

ഇട്ടെ അഥിം നണ്ടി ചും 1

ஸ் ஒூயாஷ்தித்ப டிஸ்பதி அ மூடுட ഉന്നു ഉടെക്സു ചു ഉപ ജം ബ. കൂടം ബ. നു ച. എ ജലി ല് തെ ഈ സ്ഥ.

हु का क्षा था शासा । हरू ॥ हरू ॥ प्रश्लोषधाख्या सहदेविका स्यात् भद्रश्च वैकङ्कतमेकपत्रम् ।

क्रान्तिश्च शालिर्यवको द्रवश्च नीवारवंशे च यवाश्च पश्च ॥ २३४ ॥ मृद्श्च पञ्चात्र भवन्ति शैले सिन्धौ तटाके वृषभस्य शृङ्गे । क्षेत्रे तु शैवे कुशमूलतो वा ऽप्याचार्य सेकार्थमिमे पदार्थाः ॥ २३५ ॥

भूय: पश्च मृदो हि कर्कटभवा वल्मीकवत्यापगा वेताण्डाङ्गि समुद्रताश्च सुबलीवर्देभशृङ्गस्थिताः । संभूयाष्टमृदो रसादि च शिलादाराश्च दीक्षोचिताः जम्बृदुंबरचूतपिप्पल वटोद्भूतास्त्वचः पष्ठवाः ॥ २३६ ॥

(234–236) பஞ்சௌஷதங்களாவன, சீதேவியார் செங்கழுநீர், ஓரிஸத்தாமரை, விஷ்ணக்கிராந்தி நறுமுருக்கை*,* குமிழ், என்னுமைந்துமாம்.

பஞ்சயவங்ககளாவன: சம்பாநெல்லு, வால்நெல்லு, வரகு, குழைச்

செந்நெல் மூங்கிலரிசி என்னும் ஐந்துமாம்.

பஞ்சமண்ணுவன, மலேயிலுள்ளமண், கடலிலுள்ள கொம்பிலுள்ள குளத்திலுள்ள மண், ரிஷபத்தின் சிவாலயத்திலுள்ள மண் என்னுமைந்துமாம். இந்த ஐந்துடனே நண்டுவளேயிலுள்ள மண், ஆனேயடிமண், புத்துள்ள நதியின் மண் சேர்த்துமண் எட்டென்று கொள்ளுதலும் உண்டு. இவை ஆசாரியர் கை கழுவுதல் முதலியவற்றிற்கு உபயோகப்படும்.

ரசாதியாவன, ரசம், நெல்லிக்காய்க்கந்தகம், சாதிலிங்கம், அரிதாரம்,

சிலாசித்து என்பனவாம்.

பஞ்சபட்டையாவன, நாவல்மரம், அத்திமரம், மாமரம், அரசமரம், ஆலமரம் என்னும் ஐந்துமரங்களின் பட்டைகளாம்.

பஞ்சதளிர்களாவன, மேலே சொல்லப்பட்ட ஐந்து மரங்களின் தளிர்களாம், இவ்வாறு காரணுகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. இவை அணேத்தும் சாதகாபிஷேகம், தீக்ஷை, பிரதிட்டைகளில் உபயோகிக்கப்படும். (234–236)

(அ-கை) கூர்ச்ச இலக்கணங் கூறுகின்ருர்.

യ്ന്\_ുലും വയെ നയാണ കൂ ഉയ്യായുള്ള കുറിലായില്ലായുള്ള

ബിം ஶத\ുா தி.டூ.ஈதயாது ஹி.ஈமொ ந ஹூ.தை.ம். ுணை பொக்கு 8

ഇതുളെങ്ങുട്ടും ജാബ്ര ബുമുഷ്ടും മാതരുളെബ് 1784 മാ ബ്യൂ

സ്ഷുച്ച് സംതംഖായ അയ ജ്ലൈ

<u> ലംഗട്യം</u> താഎന്നാം തം വി ഒഴ്ല വ

दीक्षाकूर्चकृतिभेवित्कुशदळैष्यट् त्रिंशता पश्चयुग् विंशत्या तिथिरत्नधातुभिरथो भूतैर्गुणैरेकतः। स्मृत्युक्ताङ्गुलदैर्घ्यमत्र तु पुनर्वेदैस्तदग्रं त्वथो

ग्रन्थिर्द्रचुङ्गुलमान एव तदथो नाळन्तु सूर्याङ्गुलम् ॥२३७॥

(237) கூர்ச்ச இலக்கணம் எவ்வாறெனில், முப்பத்தாறு தருப்பையாவது, இருபத்தைந்து தருப்பையாவது, பதினேந்து தருப்பையாவது, ஒன்பது தருப்பையாவது, ஏழு தருப்பையாவது, ஐந்து தருப்பையாவது, மூன்று தருப்பையாவது கொண்டு கூர்ச்சம் முடியலாம். நுனி நாலங்குலம். முடிச்சு இரண்டங்குலம், இவ்வாறு கூர்ச்ச இலக்கணம் அறிந்து கொள்க ஒரு தருப்பையாகில் முடிச்சு வேண்டாம். (அ-கை) வாஸ்து சாந்திவிதி ஐந்து சுலோகங்களாற் கூறுகின்முர்

வெனுாராதியு ூ மீரி <u>தா</u> மணநேயா த வாஹொஸு ஹூஜண்டு த த **வை ൂா** ஹா ந ஹி வு ூ ஐயெ ்த தி ய**ு** தெ 8

ഉട്ടൈரா*யொ குுண*த்8

அகூராமா உழ் விகும் குறு வில் குறி வி வுகையாக கூதாகி 11 உசக் 11

வுமாத் ஹிருஷ்திக்குவி அரு-**௷**ஃப்திப் இத்தை இத்திர்

னட்சு ் மா தீமா க்ர s

வை∘ ஊூய ஷடு் வை உி தெ தெவாஸ்உ ஹிராவுதௌ உ கூமிதா தவ

உத்தஷை உவராகு வைவியிநா

ெவ்டு ஆஜ் வெடு ஸ்ஜயரு ஆத்தஜ்ய ஸுராராவாவதாவு ஹீள் 11 உசு**0** 11

கொகை அலஅவத்சூ8ெண் வெவிதா வாவிகுகௌ <u>த</u>ௌ <u>தத</u>8

ചു7% ലസ്പിടെയ്ക് ഉക്ടാര്സ്ഥ-மாரி சீமாக I опшпо

ളങ്ങിപ്പച<sup>ു</sup>ധം തെട്ടുപ്പുക്കാള-ஷ் தெ ஆராவிவ ஸா நவா ம-

அலஅல் <u>ல</u>ு இரையடு<u>நா</u>து கூ<u>ன</u>ு ஸ்<u>த</u>தை வூத்துுக்கித் தத்னாகி படங்க ப

காடு நிறை வை ஆடமா

ളെട്ടു ചെള്ള ഉട്ടും ചന്തും പുരുപ്പുള്ള ആ <sup>ത</sup> ഞെയാപ്പെത്ടത്∕ചാ്ലനെഎ ∣

ഖെളുനം ഈെ കലെളക്പളെഞ്ഞ ച ചെ ചം ച---ஓை நாயாகாயாக வதை இ

ബത)്യുലാപ്യായ കുടിയും പ്രത്യാക്കുന്നു. കുന്നു പ്രത്യാക്ക് പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കായ പ്രത്യാക്കായ പ്രത്യാക്കുന്നു. പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു പ്രത്യാക്കുന്നു.

வய1ுறிகாய1, குறை பொடிய दीक्षामण्डपवीथिहोतृक्कुमिस्स्याद्वास्तुशान्तिस्थलं तस्मिन् तण्डुलमण्डलेऽथ च मृदा वेद्यां कृतायां करात् । वास्त्वर्चेति च तत्क्रमः प्रथमतो विघ्नेश पूजा ततः कुम्भाभ्यर्चन वर्धनीयजनमप्युक्तं तदर्चा विना ॥ २३८ ॥ वेद्यां भेकपदक्रमेण च चतुष्षष्टचा युतायां पदैः मध्ये वेदपदेषु वास्तुपुरुषं स्वर्णाभमभ्यर्चयेत् । श्रुत्यास्यं करगाक्षसूत्रकरकं जानूर्ध्वभूभाक् शय-द्वन्द्वं भूशयनोत्सुकश्च सततं स्मृत्युत्थितं तत्क्षणात् ॥ २३९ ॥ तत्प्राच्यां समरीचि रत्र पदषट्केर्च्यो विवस्वानवा-गर्च्यः पश्चिमतस्तु मित्रमुदगाशायां धरित्रीधरः। कोणे द्रन्द्रपदक्रमेण सविता सावित्रकौ तौ ततः चेन्द्रस्तज्जयरुद्रतज्जयसुराश्चापापवत्सावुभौ ॥ २४० ॥ इत्यष्टौ च पुरा तु पश्च विधिना संभूय षट् सप्त ते देवास्तद्वहिरावृतौ च कथिता द्वात्रिंशदीशादयः। पश्चात्तद्वहिरष्टदिक्ष्वपि चरक्याद्याश्चतस्रस्तथा चत्वारोऽथ षडाननादिबलिपिंछान्ताश्च पूज्याः क्रमात् ॥ २४१॥ पञ्चाशित्त्रयुगीरिता गणनया वास्तोस्तु भूमण्डले सर्वास्तानभिपूजयेन्नतियुतैर्मन्त्रैरथो कुण्डतः । स्वाहान्तं खलु होमकर्म सकलं कुर्यादथ स्थण्डिले बल्यन्तार्पणकर्म मण्डपबहिः पर्यग्निकार्ध्यं कुशैः ॥ २४२ ॥

(238–242) தீக்ஷாங்கமும் பிரதிட்டாங்கமுமான வாஸ்து சாந்திசெய்யுமிடத்தில் தீக்ஷாமண்டபத்திற்குள் அக்கினி திக்கில் நெல்லு அல்லது அரிசியிஞலாவது ஒரு முழ அகலம் ஒரு முழ நீளம் மூன்றங்குல உயரத்தில் ஒருமண்டலமிட்டு, மண்ணிஞல் வேதிகை செய்து, முதலாவது விக்னேஸ்வரபூஜையும், பின்னர் கும்பபூஜை வர்த்தனிபூஜையுஞ்செய்து, அந்த வேதிகையில் மண்டுக பதக்கிரமமாக அறுபத்துநான்கு பதங்கீறி,

அதில் கா்ண குத்திரமிட்டு, நடுவிலுள்ள நான்கு பதத்தில் வாஸ்து பிரமாவைப் பூஜிக்க வேண்டும். அவருடைய தியானம் வருமாறு: நான்கு முகமும், நான்குகையும், ஒரு கையில் ஜபமாஃபயும், ஒருகையில் கெண்டியும், ஒரு கை முழந்தாளிலும், ஒருகைபூமியில் ஊன்றியும் இருப்பதாகவும், சொா்ணநிறமாகவும், பத்மாசனத்திலிருப்பதாகவும், பூமிசயனத்தில் விருப்பமுள்ளவராயும், அப்பொழுதுதான் நிணப்புடனே எழுந்தவராயும் தியானிக்க வேண்டும்.

அவருக்குக் கிழக்காக ஆறுபதத்தில் மரீசி என்கிற தேவீனயும், தெற்கே ஆறுபதத்தில் விவஸ்வாணயும், மேற்கே ஆறு பதத்தில் மித்திரணேயும், வடக்கே ஆறுபதத்தில் தராதரரையும் அர்ச்சிக்க வேண்டும். அக்கினி கோணமுதல் நான்கு கோணங்களிலும் ஒவ்வொரு கோணத்துக்கு இருவராக சவிதா, சாவித்திரன், ,இந்திரன், இந்திரஜயன், ருத்திரன், ருத்ரிரஜயன், ஆபன், ஆபவத்சன் என்னும் எண்மாகளேயும் பூஜிக்கவேண்டும். சுற்றியுள்ள முப்பத்திரண்டு பதத்தில் ஈசானா் முதலான முப்பத்திரண்டு தேவதைகளே அருச்சிக்கவேண்டும். அவாகளேச் சுற்றிக் கிழக்குமுதலாக நான்கு திக்கிலும் சரகீ, விதாரீ, பூதநா, பாபராக்ஷஸீ என்னும் நால்வாகளேயும், அக்கினி கோணமுதல் நான்குகோணங்களிலும் ஸ்கந்தா், அரியமா, ஜ்ரும்பா, பலிபிஞ்சா ஆகவே வாஸ்<u>கு</u> என்னும் நால்வர்களேயும் பூஜிக்கவேண்டும். பிரமாவுடன் மாீசி முதலான நால்வா, சவிதா முதலிய எண்பா, ஈசானா முதலிய நால்வர்களேயும் சேர்த்து ஐம்பத்துமூன்று தேவதைகளே அர்ச்சிக்கவேண்டுமென்க. அருச்சித்த இடத்திற்குக் கிழக்கில் தசையில் சுவாகாந்தமாக ஓமஞ்செய்யவேண்டும். அதன்பின் பலிசமாப்பித்தல் ஈருகவுள்ள கிரியைகளேயுஞ்செய்து மண்டபத்திற்கு வெளியில் பரியக்கினி காரியமுஞ்செய்யவேண்டும். (238-242)

(அ-கை) அங்குரார்ப்பணவிதி ஆறுசுலோகங்களாற் கூறுகின்றுர்.

தீகூராயாதவி தன்னு உள்ளத்தினை உத்தியா கார்கண் தீகூராதன் வகு கூழிமை இத்தில் குரும்

வாவெக்கி நிரை குதி நிரை க

ത്രാള് പ്രമാദ്യായുന്നു പ്രവാദ്യായുന്നു പ്രവാദ

தബിരു ബെന്ധന ഖി.മുക്കുപളമ്ത-ജുക്കും ഉധ്യെ ചക--

ஆடாராஷ ஒரு கூரை கூராட்ஷ

வீஜாவா வ நஉருகி காருண்டியா

<u>ജെഴിതു</u>കാർ ചെത്തല്ലാഥം അമുത്യായു **ഇളും** ഉം നലെട്ട

திஸூகுதை ஹாஹா சிலா து வயஸா வுக்ஷாவி வையடாத் நெ ॥ உச் பி

வா வப்படி வா பெ<u>ப்</u>ப வா த

മിലാലായിംബായുകും । வேஸ் கூடை கூடிக்க கூடி வரை கு

ക്കിപ്പെ ധഖം ചെട്ടെ ഉക ബീജന പ്രേക്ക് ചെയിക്കുന്നു ചിയ

வாதெ யாராவெ உந்\த் பே உச்சு ப

ബം പൌജലെൿ <u>ച</u>ாഉഗ്ന-தொமா மாருக்முத்தி வு இந்தவெர

வஞீசுஹூஜு குஹ்யா 1 

ு வுருவா வ வுகைய் இ⊙டிய

உருகை ஆட்டிய இர**்** மீலை இர

ളെന്റെ ബന്ധുട്ട ഇന്നു ബിയുട്ടിർ s

ബബ് എപ്പുൻബ്യ®്ട്പെമ്മും പ്രാധ്യായ് க்\_றைரிய ஏயடிழி€்ய ஊ\_டியா.8 11 ह‱ 11 ற

സെല്ക്ലാലെയാച്⊥ സുലെപ്ം സെല്ക്ലാലെയാ

ളരെച്ചു : ചെബ് ചെബ് ബ് ബ് ബി നി ബൈ ു ക്

പ്പെത്തുന്നെ ച ഖന്തിക്നസം 

ொொஹிணரா உ வைக<u>ரதி</u>களை ஐம<u>தா</u>。 சூஹா<u>ஹகுு</u> தீத8

அ) கூர் வித் உள்ளைக் 11 உச்ச 11

வூணபாஜைகாநந ചുള്യം കൈ സഖക്കാണി ബാത്രാന് ചാരു വ

ஸாவராரு உளை வாறிகா 8 1 ച്ചായുട്ടു തുടുതിരു പാത്രായുട്ടു തുടുതില്ലായുട്ടു തുടുതില്ലായുടുന്നു. അവരു പാര്യം വരു വരു വരു വരു വരു വരു വരു വ

ஹொணெ குு உயுதாதிதொகு1மணநா

வா வை வாவு கூரிவை கூரிவை படிக்கி ப தூலிழ் நவாஹா தாமி இதி இராடு வா வை வீக்ஷை முற்றார் இதி இராடு இது வாய் வாவு கூழிவை கூறிவை கூறிவில் கோறிவில் கூறிவில் கூற

दीक्षायामपि मङ्गलाङ्कुरमलङ्कुर्याद्यथा कारणे दीक्षामण्डप्कुक्षिनैऋतदिशों भागेऽथ वेशानतः। एकस्मिन् स्थलयोर्द्रचयोरथ यथा लाभैर्यवैस्तण्डुलैः वेदाश्रं गुरुसार्धहस्तविततं रेखाब्जयुङ्मण्डलम् ॥ २४३ ॥ तस्मिन् षोडशधा विभक्तपदभाज्येतस्य मध्ये चतु-ष्कोणे कुंभयुताभितोर्कगणनास्थाप्यारशुभा: पालिका: । भाव्ये कुंभजलस्थफुल्लजलजे पूर्णाङ्गमेकाननं चन्द्रं कैरवभासिबाहुयुगळं द्रचक्षं सितं भावयेत् ॥ २४४ ॥ रोहिण्या च सकृत्तिकश्च जगतामाह्नादहेतुं ततः प्रान्तस्थासु च पालिकासु तपनानभ्यर्चयेत्तद्यथा । दर्भेस्स्तब्धपवाबहिस्त्रिविशिखैः सप्तग्रहैर्वा सरैः बद्धाश्वत्थशिरीषबिल्वदलयुक् दूर्वा हरिद्रा कुशाः ॥ २४५ ॥ मध्ये पात्रममूस्तथा हतमृदश्रूणैररण्याश्मजैः ईषद्वालुकया च पूर्णजठरावल्मीकभूमृत्स्नया। विन्यस्यासु च पालिकासु मिहिरान् संपूजयेत् द्वादशा-तोथा धारकशक्तिपूजनमथो पात्रे शरावेऽन्यतः ॥ २४६ ॥ द्विप्रस्थन्तु पयः प्रपूर्य तु ततः क्षिप्त्वा यवं तेन तत् बीजान्यत्र नवेरितानि तिलनिष्पावाढिशम्बार्थकम्। मुद्रं माषकुळुत्थमत्र तु वसून् वा सप्त वा पश्च वा मिश्रीकृत्य ह्रदा त्रिधा तु पयसा प्रक्षाल्य सौधात्मने ॥ २४७ इत्यभ्यर्च्य च सप्तवारमभिमन्त्रचानन्तरं मङ्गलैः बीजावापनमृद्धिकारणिधया कुर्यात् क्रमादङ्करम्। पश्चात्पश्चदिनादथो मुनिदिनादूर्ध्वं नवाहात्परं वा संवीक्ष्य शुभाशुभानि मतिमान् ज्ञात्वाथ वाप्सु क्षिपेत् ॥

(243 - 248)சிவதீக்ஷை செய்யுங்காலத்து அங்குராா்ப்பணஞ்செய்து அதன்பின்னா் சிவதீக்ஷை செய்யவேண்டு மென்று காமிகாகமத்திற் சொல்லப்பட்டிருக்கின்றது. அங்குரார்ப்பணஞ் செய்யுமுறை வருமாறு: தீக்ஷை செய்கிற தினத்திற்கு முன்னர் ஒன்பது நாளிலாவது ஐந்து நாளிலாவது மூன்று நாளிலாவது முதநாளிலாவது அல்லது அந்த நாளிலாவது அங்குரார்ப்பணஞ் செய்யவேண்டும். செய்யுமிடம் தீக்ஷாமண்டபத்துள் நிருதிதிக்கு அல்லது ஈசானதிக்காக இருத்தல் வேண்டும். அந்த இடத்தில் கலம் அரிசி முதற்கொண்டு எவ்வளவு கூடுமோ அவ்வளவு அரிசியாலாவது தானியங்களாலாவது ஆசிரியர் கை முழத்தில் சதுரச்ரமாக ஒரு மண்டலமிட்டு அதில் தாமரைபோல் கீறி, அதணேப் பதினுறு கோஷ்டமாக்கி, அவற்றுள் நடுவிலுள்ள நான்கு கோஷ்டத்தை ஒன் ருக்கி குமுதாசனங்கற்பித்து, அந்த ஆசனத்தில் சந்திரகும்பத்தையும், ஏனேய பன்னிரண்டு பதங்களிலும் பன்னிரண்டு பாலிகைகளே, தருப்பையினுலே மூடப்பட்ட துவாரங்களேயுடையதாயும் மூன்றிழையினுலாவது ஐந்திழையினுலாவது ஏழிழையினுலாவது சுத்திவரக் கட்டப்பட்ட அரசிலே, வாகையிலே, வில்வபத்திரம், அருகு, பசுமஞ்சள், தருப்பைப்பில்லு என்னும் இவைகளேயுடையதாயும், எருமுட்டைப் பொடி சேர்த்து மணலே இதனேடுகட்டி முன்விதிப்படி கொண்டுவரப்பட்ட மண்ணினுல் நிறைத்து வலமாகவைத்து, அந்த கும்பத்திலுள்ள ஜலத்தில் பாவிக்கத்தகுந்த மலா்ந்த தாமரையில் சந்திரனே பூரணமான அங்கத்தை யுடையவராகவும், ஒருமுகமும் ஆம்பப்புஷ்பங்களாற் பிரகாசிக்கின்ற இருகைகளேயும் உடையவராகவும், இரண்டு நேத்திரங்களேயுடையவராகவும், வெளுப்பாயும், ரோகிணி க்ருத்திகாதேவி என்னுமிவர்களுடன் கூடினவராகவும், உலகஞ்சந்தோஷிப்பதற்குக் காரணமாக யிருக்கிறவராகவும் பாவித்து, கும்பத்தில் அவரையும், பன்னிரண்டு பாலிகைகளில் பன்னிரண்டு சூரியர்களேயும், ஆசனமூர்த்தி மூலமந்திரங்களால் ஆதாரசக்தியையும் பூஜிக்கவேண்டும். பின்னர் ஒரு சருவத்திலாவது ஒருசட்டியிலாவது ஒரு பாத்திரத்திலாவது ஜலம் நிரப்பி சாலிநெல்லிட்டு, எள்ளு, அவரைக்கொட்டை, துவரை, கடுகு, கட் இ, uш<u>m</u>j, உளுந்து, கொள்ளு என்னும் எட்டுத்திரவியங்களாவது, அல்லது ஏ மு அல்லது ஐந்து திரவியங்களாவது, அந்த நெல்லுடனே கூட்டிக்கலந்து,பாலினுல் மந்திரத்துடன் மூன்று முறைகழுவி, இருதயமந்திரத்திரத்தாலருச்சித்து, ஏழு முறை மந்திரித்து, மங்கலவாத்தியங்களுடன் இந்தப் பாலிகைகளுள் இந்த வித்துக்களேயிடவேண்டும். இட்டபின் சந்திர கும்பத்திலுள்ள 23

நீரிஞல் நீனக்கவேண்டும். சிவதீகைஷ முடிந்து ஐந்து அல்லது ஏழு அல்லது ஒன்பது நாளுக்குப்பின் அந்த அங்குரார்ப்பணங்களேப் பார்த்து சுபாசுபமறிந்து ஓமம் பண்ண வேண்டும். ஓமஞ்செய்தபின்னர் அங்குரங்களே நீரில் இடல் வேண்டும். இது சிவதீக்ஷா மங்களாங்குர விதியாகும். (243–248)

(அ–கை) இரக்ஷாபந்தன விதியைக் கூறுகின்றார்.

<u> ഏസ്വയസം അംഎടെ സം ഫംഫം</u> ഉം

ഞൈയാം വന <u>ക</u>ി-ംബം പ്രത്വൈയാക് പ്<u>രത്ത</u> കനപുനയാജം

82 रूपा सी-നा साक्ष्यास ॥ हक्ष्य ॥ इष्ट्रिण काष्ट्री । इष्ट्रिण हक्ष्याः इष्ट्रिण काष्ट्री ।

रक्षाबन्धनमुच्यते गुरुरुदग्वक्त्रस्तु पात्रेक्षतं तांबूलं क्रमुकं सदाफलफलं रक्षागुणं न्यस्य च । हैमं वा त्रिसरश्च पश्चसरयुक् पीतश्च कार्पासजं दक्षाङ्गुष्ठविवर्जमस्त्रमनुना मृष्ट्वा त्रिधा बन्धयेत् ॥ २४९॥

(249)சிவதீகை செய்யுங்காலத்து ஆசிரியர் சிஷ்யனுக்கு இரக்ஷாபந்தனம் செய்யுமுறை வருமாறு: ஆசிரியர் வடக்கு முகமாக இருந்துகொண்டு, சிஷ்யணக் கிழக்கு முகமாக நிற்கச்சொல்லி, வெண்கலமுதலான பாத்திரத்தில் நாலுநாழி அரிசியும், ஒருபாக்கும், மூன்று வெள்ளேவெற்றிலேயும், ஒரு தேங்காயும், ஒரு பாத்திரத்தில் விபூதியும் வைத்து, பொன்னுற்செய்த காப்பாவது அல்லது மூன்றிழை ஐந்திழை முதலாக ஒற்றைபடும் இழையினுல் முறுக்கப்பட்ட பொன்னிறமான பருத்திநூலாற் செய்த காப்பாவது, அந்தப் பாத்திரத்தில் வைத்து அபிமந்திரித்து, பின்னர் அந்த காப்பு நூலே யெடுத்து, குருவானவர் வலது பெருவிரல் நீங்க ஏனேய விரல்களினுல் அஸ்த்திரமந்திரத்தால் மும்முறை உருவி, சிஷ்யனுடைய வலதுகையில் சிவமந்திரத்தால் தரித்தல்வேண்டும். (249)

(அ–கை) சிவதீகைஷயில் செய்யப்படுஞ் சைவாக்கினி காரியம் பதினேந்து சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர்.

> தீக்ஷாமை து விரைஷ்கூடி வலிதி ந வுஜாலநா உல்பூதா

ரை நார் கரியாக விக்கு காரியார் காரியார் காரியார் காரியார் காரியார் காரியார் காரியார் காரியார் காரியார் காரியார இந்த காரியார் காரியா தா<u>ை</u> 2 ஊதா கூ கூண்டி <u> தெவீவாஜகூரை து ஜெயஜம் த</u>-ஆிர<u>ுமை</u> ராத் காதாரா வ செயா ஹாகுஹோர் திலுநை ஹவநாகி த்தத்வை இந்நெ ഖക്കെത്നുപ്പ് ച പുടുത്തായ സാംക முறை து தி தயை 1 வதுஜ்டு மதன் உயள் இர் ஊழு சா னி s പ്രെക്കുത്തം സിന്റെ പൗഥം <sup>സ്</sup> അത്യായ അപ്പുള്ള ആ தா தாய் <u>சு</u> தில் கூண்டி பி உடுக் பி **உயெ**் கானு நக் கண் കാര ത്വാള് സം പൌജ്വം സൗ*ട്ട*ണ-வொஹாடி ு மி வஹெ தி தொவ நி. இறு த வை வெ சாக்கிக்கால் கானி இத்திர <u> ഉചെ</u>ഞ്ഞாவி உ<u>தாலந</u> க்வஉதொ வெளஷ்லுுஜா ஹு க்ஷண் ் ളക്കൊ പ്രഹ്തി ഉപ്പെട്ടി ഉട്ടെ അവരുടെ ഉപ്പ ബ്രൂന്പും ഖനിധുനളിക്യു ന ഉദ്വ ஹ நதை ண ததொய வஹி வ உடை **@ா@ாவநொ ஜா**வநாகி ஹொதவராஸ்சியஸு வனு ஹர்ஜயாகி தூய் பா<u>சை ச</u>ியாக்கா 8 | ബി-ഞ്ചൂള്യ ബപ്പന്വുങ്ങുലുണ്ട ആന്നിബ്യാ குறைவர்ளை வுண்டுமாலு வள் <u>க</u>ைஷா。 மு உவி வா ு ரு கூடிண் வ உொ வத்தவ\உடைபுண் து ப உடு ப ഖൃത്തൻ ബ്രൗക്കോം വന്തായിനുക ച <u>அது மூ</u>லிரால் வால் <u>சிறை</u> தொ வாய**ு** குறைவைந்த கூடு 1 சுஹெனாவ 71.28 ெயாக்கின் , சுவ உதொ-**ூ** அட்சூர் பிற குடிய வர்க்கு வரிக்கு

காஷ்த>ாஐநஹைதவை அ ஹூ. ஓவை x 61 i 2 D3h 1KM 11 200 11 11G1D2

ததா ஒராக வகுமாக கூசாகி குடு தடு

ஸ்வர்க ஸ்வலாதியா

வ<sub>ா</sub> உக்கி ண இவி யி முு உவி ் வி தி தவொ 8

சுமை உ தூை விரக்

வுகை தை கழ்யுரு சயலையா நிஸ்ராசு முக்கி் மிவ்

வராதநயலாவஸு சக்டுநெ உத்த

த்சரை ்ஸி ஆணிர்க்‱ய ா r@@ ா

ஹு கீ ஸ்ரு வரு ஆய ரூரி கூறா வர வ ௦ 

வைய.தாை கைமூோஜு,மு-ூகிரிதி அகெ

ബനക്തുട്ടെ I

கூஜு。 மொயி தஜீக்ஷ்ணா வி வி டு மொ

കൗത്തെ ചെനിച്ചുള്ഞാം

தெயா நெஜி் மிரை மிகொண்ஜயி தக ബുനപും தടെന്നുതം ഖിധി ഃ ॥ ഉ® കം ॥

வர வ ்

த்தை வு.விணை

வாஹா வூரவநூத்துபிருயண-உர்வையை விற்ற விற்

ஹுக்பா ஹிந்நால் இருக்கும் கார்களை இருக்கும் இருக்கும்

ബിക്ല് ഖുട്ടെധം ശൗമെണ

ēē∕ிட இது வறு இடி ஆர் வ இரை இ

நீரானும<sub>்</sub> ஜீவந் பி உடு பி

88 முகூறியாதல கூராவயலில்

ஸா மு வி தஸ் ராய த ் ക്കില്പ് സെപ്പിന്റി ഉത്പടളിയ്ക്ക് അടമു

ബബെുക്കുന്നം ഉക്കുഴും 1

ധുനുകാന പിം ഗമ വെ ലെന്ന സേഷം

**ബ**ൗറ്റൌം ബഖുള്ന ഗന്ദ്രമും വെ-

ணா**ஹாயா**ஜ% தஹ்விதை து ஜுஹுயாகி ல சு மீக்ஷணை உக்ஷிணை II உடுப்ப

தஹிந் ஹைதி அ ஹெதி ஸவி ஆஷி தமா வாதை அ ഉകൊു மய

வெலா உயா திய ு தெ தவெ ை து பு சு கூரா ஹொத்வத்தைய் ப

வாதெ உக்ஷிணவாஜை ஆதிதித்கு

**ஹா** மசுயாஜ**ു**。 ஹுவெ-

ணாராயா நிஜுவை ததொ நு உநாநா

ஹொதவ\ஜாஜெ\ கூபிஹ ப உடுக ப

കുറ്റെ പേസെ\ ഖിവധാവെത്ത ഉഉയെ -

வ லா ஐலா ஹி ஊத் சூர்யா

வெயை வல் ஹி தயாம் வாறுக்குநா

குறை உ மொஜு தி-கா ப

ெையாஜ∖ாய<sup>்</sup> உஹக்வ**் தாம**ூ உ வுுந ≀ தது இந் உற்றத்

<u>வாஹத√ாஜ√ நமு</u>ூையாசு *ஐு* ைதா8

வனொதுரா விலமதி பேட்கூ ப

വ<u>െ</u>ഫ്പെട്ടും പ്രത്യായ പ്രത്യായ വേടും വ வீசூர நுலாலா நத்க

வகைக்காணை உ <u>தத</u>ுநாலை வ

श्रीक्षा ओधार की पा । ததாலா <u>ந த</u>9ெக்கூறா வகுடு கென ஸ்

ாவட்டையைதூனாதாவ

ருஹெணாஹுதி வ**ங்க**் திருமவா

ഇടുംബ് ലിളാഥെല്ട് താട്കുറ്റ് തിടായ്-പ്രസ്ത്രം ഇത്രം അട്ടായ്ക്കുന്നും വിട്ടും

கிதை மிறைக்கை இத்தில் இத்தில்

கு கான் வூர் விருந்திர்க்கு மாக கால் ம

யொஜ்தா பு வை ஆர் விய டி 1 ചൌയാടും ഖയം ഖമാം സം സൂടിറുടും പൗടെട്ടു ച പൗത്തുന്ഈ ട്രീ ഭ

<sup>2</sup> தெயா *தத த*ு *தத*ைவில

ளை முழ் இடிக்கிக்கிய வூர் வாகு வை கூகு **வ** 

காய**ா ஹி வுூ**ணராஹு<u>கி</u>8

ஓீகூராஹாப் சுரி தொ*டி*த்தி நிரு ബെച്മു ടെ ഞ്ജ്മർ

ചു ഇ. ചൊത്തിരു എന്ന ചെത്തിലുക്ക് അഥക്കാം உாவ இாய நாய் ஆ ் மு உவை 8

दीक्षाग्नौ तु विशेषकर्म फडिति प्रज्वालनादूर्ध्वतः गर्भाग्न्यर्चनमत्र चित्तमनुना दार्भन्तदा कङ्कणम् । देवीवामकरे तु देयमथ तद्धचानादजार्चाहुतिः त्रेधा हन्तहृदातिलेन हवनाद्वामाच्छिरस्तस्तथा ॥ २५०॥ सीमन्तार्थमघोरतश्च शिखया तद्वत्तथा जन्मने वक्त्रेणापि च वर्मणाथ समले गर्भे तदुच्छित्तर्ये। वर्मज्वालनमस्त्रतोर्घ्यकणिकाभिः प्रोक्षणं स्यात्पुनः वर्माग्निज्वलनश्च दर्भरचितं चादाय तत्कङ्कणम् ॥ २५१॥ देयं काश्चनकङ्कणं त्वथ हृदा संपूजनं सूतका-पोहार्थं शिवहेतितोर्घ्यजलतस्संप्रोक्षणं चास्त्रतः। दर्भेणापि च ताडनं कवचतो वौषडग्रुजाभ्युक्षणं दर्भैरग्न्यवनेधिमेखलमथो स्थाप्यं परिध्यादिकम् ॥ २५२ ॥ हुन्मन्त्रेण ततोथ वह्निवदने लालापनोदापनात् होतव्यास्समिधस्तु पश्च हृदयान्मूर्धान्ततश्चाक्तकाः । ब्रह्मादीन्परिधिष्वथो दिगधिपानभ्यर्चयेद्विष्टरेषु एतेषां शुचिपालरक्षणवचो वक्तव्यमार्येण तु ॥ २५३ ॥ पश्चात् सुक्सुवशुद्धिरत्र च चतुरशुद्धचाथ संगृह्यतौ ऊर्ध्वाधोमुखमास्यवामकरतस्सार्धं कुशैर्नैकतः । अस्त्रेणार्घ्यजलोक्षणं कवचतोभ्युक्ष्यावकुण्ठच ह्यमू काष्ठत्याजनहेतवे च हृदये नैतौ शुचौ तापयेत् ॥ २५४ ॥

तत्राग्रचात् सकुशात् क्रमात् करतलस्पर्शात्सशस्त्रात्त्रिधा प्रादक्षिण्यविधिश्शुचिं प्रति तयोरग्रे च मध्येङ्कितः । पूज्यं तत्र तदीश्वरत्रयमथो न्यस्यात्र शक्तिं शिवं पश्चात्तन्मयभावसूत्रकलने दर्भे स्थितिर्ह्युजा ॥ २५५ ॥ एवं सुक् सुवशुद्धयरशशिकलावीक्षादि हद्यर्चना पर्यन्ताः कथमाज्यशुद्धिरिति चेत् साकल्यतस्सोच्यते । आज्यं शोधितमीक्षणादिभिरथो कुण्डे परिभ्रामणं त्रेधा नेमिशिरोग्निकोणमधितत्स्थाप्यं ततोहं विधिः ॥ २५६॥ एवं भावनमीषदाज्यप्रुषितं दर्भाग्रतो ब्रह्मणे स्वाहास्थापनमित्यधिश्रयणमुद्धासोत्स्रवौ संप्लवम् । हुत्वा हन्मनुमन्त्रितं कुशमथो सिक्त्वा घृतेयं शुचौ दद्यात्तद्धि पवित्रकर्म च तथा नीराञ्जनं दीपनम् ॥ २५७॥ मध्ये ग्रन्थियुतं कुशद्वयमितं साग्रं वितस्त्यायतं क्षिप्त्वा सर्पिषि सोमदिक्च्छिखमतस्सव्येतरां मध्यमाम् । ध्यात्वा पिङ्गलयेडया सह सुषुम्रां सव्यभागात् सुवे-णादायाज्यमतस्सिते तु जुहुयादग्नीक्षणे दक्षिणे ॥ २५८ ॥ तस्मिन् स्वेति च हेति सर्पिषि तथा वामे च मध्येऽग्नये सोमायाग्नियुतेन्दवेथ गुरुणा होतव्यमेतत् त्रयम् । पात्रे दक्षिणवाममध्यमिति तत् भागत्रयाज्यं सुवे-णादायाग्निमुखे ततो नु मनुना होतव्यमाज्ये त्विह ॥ २५९ ॥ कृष्णे त्वस्य विपर्ययेण तद्योप्याज्याभिमन्त्रक्रिया सेयं संहितयाथ पालकलना कुण्ठा च गोमुद्रिका। देयाज्याय महत्वतोथ च पुनस्तत्पूजनं मूलतः चाहत्याज्यगरुद्धयोऽत्र कथिताः पश्चोत्तरा विंशतिः ॥ २६०॥ पश्चादिग्नमुखाभिघारकरणं वक्त्रानुसन्धानतत् वक्त्रैकीकरणे च तत्पुनरथो जिह्नाभिघारक्रिया। तत्सन्धानतदेकभावकरणे नामार्थमीशार्चना शस्त्रेणाहुतिपश्चकं त्रिरथवा त्वं शंभुविह्नश्शुचे ॥ २६१ ॥

इत्युक्त्वा पितरौ समर्च्य विमुखीकृत्येशवक्त्रस्य तत् कुण्डस्यास्य समानकल्पनमथो योज्या रसज्ञास्वियम् । चूडान्ता खलु पश्च संस्कृतिरतः पूर्त्यै च पूर्णाहुतिः देया तत्र तु तन्त्रसिद्धमुपनिष्क्रामादि कर्मापि यत् ॥ २६२ ॥ कृत्वातश्च समर्थतन्त्रगुरुणा कार्या हि पूर्णाहुतिः दीक्षादर्शकृतापि चोक्तमिति यत् सर्वश्च मे सम्मतम् । चर्वर्थं त्वथ विह्नखण्डभरणं चाप्यायनार्थं शुचेः इध्माष्योडश षोडशाङ्गुलमिता देयारिशवाग्निं ततः ॥ २६३ ॥ ध्यायेचेति पुरोक्तवध्यथ पुनस्तचेतसीशार्चना-थेशस्याग्निमुख्यैक्यभावनमथो नाडीषु सन्धिस्त्वयम् । तेजोमण्डलकुंभदेशिकपरस्सामान्यवैशिष्टचतः पूर्त्यै मूलशतद्वयश्च दशकं हूयाच पूर्णाहुतिम् ॥ २६४ ॥

(250-264) தீக்ஷாக்னியை ஹும் பட் என்றுசொல்லி ஜுவால செய்தபின்னர் காப்பாக்னியைப் பூஜிக்கவேண்டும். ஹ்ருதயமந்திரத்தால் தேவியின் இடது கையில் தா்ப்பையால் செப்பப்பெற்ற கங்கணங் கொடுக்கவேண்டும். எள்ளால் சத்யோஜாத மந்திரத்தை உச்சரித்துக் கொண்டு மூன்று ஓமம் பண்ணி ஹ்ருதயமந்திரத்தால் மூன்று முறை பூஜிக்கவேண்டும். இது கா்ப்பாதானம் எனப்படும். இங்ஙனமே வாமதேவத்தாலும் சிரசாலும் ஓமம் செய்வது பும்சவனம். அகோரத்தாலும் சிகையாலும் மூன்று ஓமங்கள் செய்வது சீமந்தம். தற்புருடத்தாலும் கவசத்தாலும் ஒமம் செய்வது ஜாதகன்மம். இந்தக் காரியங்களே நடத்திய பின்னர் கர்ப்பமலங்கள் நீங்கும் பொருட்டு கவசத்தால் ஜுவாலே செய்து அர்க்கிய ஜலங்கொண்டு அஸ்திரத்தால் புரோக்ஷணஞ்செய்து மறுபடியும் கவசத்தால் ஜுவாலே செய்து தாப்பத்தால் செய்யப்பெற்ற கங்கணத்தை எடுத்து சுவாணகங்கணங் கொடுக்கவேண்டும். பின் இதயத்தால் பூஜை செய்து சூதகம் நிவிருத்தியாகும் பொருட்டு அருக்கியங்கொண்டு சிவாஸ்த்திரத்தால் ப்ரோக்ஷணஞ்செப்ய வேண்டும். பின் அஸ்திரமந்திரத்தை உச்சரித்துக் கொண்டு தாப்பத்தால் தாடனஞ்செய்து வௌஷடுடன் கூடின கவசத்தால் அப்புக்ஷணஞ்செய்து மேக்லபில் தர்ப்பைகளால் கிரந்தி செய்து முடிந்து ஒருமுழ நீளமுள்ள விஷ்டரத்தைப் மேகஃயில்பெருவிரல் பருமனும் ஒரு முழ குண்டத்தின் கீம் நீளமுங்கொண்ட பலாசங் கொம்பலாகிய பரிதியையும் தாபிக்க வேண்டும்.அக்னியினுடைய பல் நா கோடைவாய் ஜலம் இவைகளேச்

சுத்தி செய்யும் பொருட்டு ஐந்து சமித்துக்களே அடியையும் முடியையும் நெய்யில் தோய்த்து இருதயத்தால் ஓமம் பண்ண வேண்டும். பரிதியில் பிரமன் சங்கரன் விட்டுணு அனந்தன் இவர்களேயும் , கிழக்கு தெற்கு, மேற்கு, வடக்கு, ஆகிய திக்குக்களில் உள்ள விஷ்டரங்களில் இந்திராதி பதின்மரையும் பூசிக்கவும். அதன்பின் இவர்களிடம் அக்னி குழந்தையை காக்கும் பொருட்டுச் சொல்லவேண்டிய வார்த்தையைக் கூறவேண்டும்.

பின்னர் ஸ்ருக் ஸ்ருவம் இவைகளின் சுத்தி கூறப்படுகின்றது. நிரீக்ஷணம் முதலிய நான்கு சுத்திகளேச்செய்து ஸ்ருக்கை மேல் நோக்கின முகமாகவும் ஸ்ருவத்தைக் கீழ்நோக்கிய முகமாகவும் அவைகளேத் தாப்பைகளுடன் யெடுத்து உயாந்த தாப்பங்களேவைத்து நூலாற்கட்டி அடியையும் நடுவையும், தவேயையும் தொட்டுப்பிடித்து அஸ்த்திரமந்திரத்தை உச்சரித்துக்கொண்டு அருக்கிய சலத்தாற் புரோக்ஷித்து அப்புக்ஷணமும் கவசத்தால் அவகுண்டனமும்செய்து காஷ்டத்தைத் தியாகஞ்செய்யும் பொருட்டு ஹ்ருதயத்தால் இவைகளே அக்னியிற் காய்ச்சவேண்டும். பிறகு அக்னியை மூன்றுமுறை சுற்றி அடி இவைகளில் பிரமன் விட்டுணு ருத்திரனென்னும் நுனி நடுவ பூசித்து, சுருக்கில் சக்தியையும் ஸ்ருவத்தில் சிவனேயும் இவர்களேப் நியாசஞ்செய்து பின் பிரமன் விட்டுணு ருத்திரனுகப் பாவித்து, கவசத்தால் திரிசூத்திரங்கொண்டு ஸ்ருக் ஸ்ருவம் இவைகளின் கண்டத்தில் சுற்றி தனக்கு வலப்பக்கத்தில் தர்ப்பைமேல் மூலத்தால் தாபித்து ஹ்ருதயத்தால் அருச்சிக்கவும்.

பிறகு நெய்யின் சுத்தி கூறப்படுகின்றது. நிரீக்ஷணம் முதலி யவற்ருல் சுத்திசெப்யப்பெற்ற நெப்யை மூன்றுமுறை அக்கினியைச் சுற்றி அக்னிகோணத்தில் வைக்கவேண்டும். பிறகு தன்ணப் பிரமனுகத் குண்டத்தின்மேல் மூன்று முறை அக்கினியிற்காய்ச்சி அக்னிதிக்கில் தாபித்து தா்பைமுனேயால் நெய் பிந்துவை ஒம் ஹாம் ப்ரஹ்மணே ஸ்வாஹா என்று சொல்லிக் கொண்டு ஒமம் செய்வதாகிய ஸ்தாபனமும், அதன்பின் விஷ்ணு சொருபமாகத் தன்னுடைய தேகத்தைத் தியானித்து ஈசானதிக்கில் நெய்யைவைத்துத் தாப்பை முனேயால் நெய் பிந்துவை ஒம் ஹீம் விஷ்ணவே ஸ்வாகா என்று சொல்லிக்கொண்டு ஓமம் செய்வதாகிய அதிச்ரயணமும், பின்னர் தன் தேகத்தை உருத்திர சொருபமாகத் தியானித்து குண்ட நாபியில் நெய்யை வைத்து ஒம் ஹ<sup>ூ</sup>ம் ருத்ராய ஸ்வாஹா என்று சொல்லிக்கொண்டு நெய் பிந்துவை தர்ப்பை நுனியால் ஓயம் செய்வதாகிய உத்வாசனமும் செய்து, ஒட்டையளவுள்ள இரண்டு தர்ப்பைகளினுல் செய்யப்பெற்ற பவித்திரத்தைக் கட்டைவிரல் 24

அணிவிரல்களால் எடுத்து அஸ்திரத்தால் நெய்யை அக்னிக்கு எதிர்முகமாக முன்றுமுறை உத்ப்லாவனஞ் செய்க. அவ்விதமே தனக்கு எதிர்முகமாக இருதய மந்திரத்தால் சம்பிலவனஞ் செய்து, பவித்திரமுடிச்சை அவிழ்த்து இருதய மந்திரத்தால் அபிமந்திரித்து தர்ப்பையைக்கொளுத்தி நெய்யிற்ளுயித்து அஸ்திரத்தால் அக்னியிற்போடவேண்டும். அவ்விதமே பிறிதொரு தர்ப்பையை எடுத்து நெருப்பிலேகொளுத்தி கவசத்தால் நெய்யை வலமாகச்சுற்றி மீளவும் நெருப்பிலே போடுவதான நீராஜனமும்செய்யவேண்டும். பின்பு சாண் நீளத்து இரண்டு தர்ப்பைகளே நடுவில் கிரந்தியாக முடிந்து பிரணவத்தை யுச்சரித்து நெய் மத்தியில் வடக்கு நுனியாகப் போட்டு இடது பக்கம் இரண்டினேயும் முறையே சுக்கிலபக்ஷம் கிருஷ்ண பக்ஷங்களாகவும், வலது பக்கம் இடது பக்கம் நடுபக்கங்களே ஆகிய கழுத்துமுண பிங்கள இடை முறையே நாடிகளாகக்கற்பித்து சுருவத்தினுல் வலப்பக்கமாக நெய்யை எடுத்து ஒம் ஹாம் அக்னயே ஸ்வாஹா என்று வெண்மையான அக்னியினுடைய வலது கண்ணிலும், இடது பக்கமாக நெய்யை எடுத்து ஒம் ஹாம் சோமாய ஸ்வாஹாவென்று அக்னியினுடைய இடது கண்ணிலும், நடுவே நெய்யை எடுத்து ஒம் ஹாம் அக்னீஷோமாப்யாம் ஸ்வாஹா என்று அக்னியினுடைய நடுக்கண்ணிலும், ஒம் ஹாம் அக்னயே ஸ்விஷ்டகிருதே ஸ்வாஹா வென்று அக்னியின் வாயிலும் சிறிது ஒமம் செய்து மீதமானதை அந்த அந்த நெய்யின் பாகங்களில் அஸ்த்ரமந்திரத்தை உச்சரித்துக்கொண்டு விட வேண்டும். இது சம்பாத ஓமம் எனப்படும். ஈண்டு ஒரு விசேஷம். அதாவது சுக்கில பக்ஷமாயின் அப்போது முதலில் வலது கண்ணில் அதற்குரிய மந்திரத்தை யுச்சரித்துக் கொண்டு ஓமம் செய்யவேண்டும். அச்சமயம் கிருஷ்ணபக்ஷமாய் இருந்தால் முதலாவது இடது கண்ணிற்கு அதற்குறிய மந்திரத்தையுச்சரித்து ஒமம் செய்து அதன்பின்னர் வலது கண்ணிற்கு ஓமம் செய்தல்வேண்டும். அதாவது ஒம் ஹாம் சோமாய ஸ்வாஹா ஒம் ஹாம் அக்னயே ஸ்வாஹா ஒம் ஹாம் சோமாக்னிப்யாம் ஸ்வாஹா ஒம் ஹாம் அக்னயே ஸ்விஷ்டகிருதே ஸ்வாஹாவென்று அக்னியினுடைய இடம் வலம் நடு ஆகிய கண்களிலும் வாயிலும் முன்போல் ஒமஞ்செய்து, நெய்யை சம்ஹிதையால் அபிமந்திரணஞ் செய்து, ரக்ஷை அவகுண்டனம் இவைகளேச்செய்து தேனுமுத்திரை செய்துகொண்டு மூலமந்திரத்தால் அமிருதீகரித்து, மூலமந்திரத்தால் பூஜைசெய்து, இருதயமந்திரத்தால் நெய் பிந்துவை அக்னியிலே விடவேண்டும்.

பின்னர் ஒம் ஹம் சத்யோ ஜாதாய ஸ்வாஹா ஒம் ஹிம் வாமதேவாய ஸ்வாஹா ஒம் ஹும் அகோராய ஸ்வாஹா ஒம் ஹேம் தத்புருஷாய ஸ்வாஹா ஒம் ஹோம் ஈசானுப ஸ்வாஹா என்று இவ்விதம்

ஒவ்வொரு நெய்யின் ஆஹுதியையும் அக்கினியின் முகங்களில் சமாப்பிக்கவேண்டும். அதன்பின் வக்திரானு சந்தாஞகுதிக்கு வேண்டி மந்திரங்கள் அனேத்தையும் உச்சரித்து வக்திரானு சந்தாஞகுதியையும் செப்யவேண்டும். அதன்பின் ஒம் ஹம் ஹிம் ஹும் ஹேம் ஹோம் சத்யோஜாத வாமதேவ அகோர தத்புருஷ ஈசானேப்ய: ஸ்வாஹாவென்று அக்கினி திக்குமுதல் வாயுதிக்கு ஈருகவும், நிருருதி திக்குமுதல் ஈசானதிக்கு முடிவாகவும் நெய்யை ஒமம் செய்வதான வக்திரைகீகரண ஆகுதியையும் செய்யவேண்டும். இதன்பின்னர் அனுசந்தானஞ்செய்து கொண்டு ஏகீபாவஞ்செய்து நாமகரணத்திற்காக ஈசானத்தால் அருச்சித்து அஸ்திரத்தால் மூன்று அல்லது ஐந்து ஆகுதிகள் செய்து "சிவாக்னிஸ்த்வம் ஹுதாசன" என்று மூலத்தால் அக்கினிக்கு நாமகரணஞ்செய்து, ஹ்ருதயத்தால் வாகீசுவர வாகீ சுவரர்களே அருச்சித்து, தனிமூன்று ஆகுதிகள் செய்து அருச்சித்து, அவா்களே உத்வாசனஞ்செப்பலேண்டும். பின்பு குண்டத்தின் அளவாக அக்கினியின் வாயை யுண்டுபண்ணி நடுநாக்கில் சௌளம் முடிவாகவுள்ள சம்ஸ்காரங்களீனத்தையுஞ் செய்து, பூர்த்தியடையும்பொருட்டு வெளஷடை இறுதியில் உடைய மூலமந்திரத்தால் பூரணுகுதி செப்யவேண்டும். பிறகு உபநிஷ்கிராமம் முதலிய கன்மாக்களும் செய்ய வேண்டும்.

அதன்பின் உட்கார்ந்து கொண்டு ஹவிசுக்கு அக்கினி எடுத்து அப்புறம் வைத்து அக்கினிபகவான் சந்தோஷமுள்ளவராகவும் புஷ்டியுள்ளவராகவும் பவிக்கும் பொருட்டுப் பதினுறு அங்குலம் நீளமுள்ள பதினுறு பலாச சமித்துக்களே ஒமம் செப்பபவேண்டும். பின்னர் சிவாக்கினியை *120*வது சுலோகத்திற் கூறியபடி தியானஞ்செய்து சிவாக்னியின் இருதயத்தில் சிவீன ஆவாகனஞ்செய்து அருச்சிக்க. பின்பு சிவமுகத்திற்கும் அக்கினியின் முகத்திற்கும் ஐக்கியத்தைப் பாவித்து நாடிள சந்தானஞ்செய்து கொள்ளவும். இவ்வாறு அக்கினி, யாகசாஃயின் ஸ்தண்டிலம், கும்பம், ஆசாரியரான தனது இருதயம் ஆகிய இந்நான்கு இடங்களிலும் சிவன் இருப்பதாக பாவிக்கவேண்டும். பின்பு சாமான்ய விசேஷதாப்பணூர்த்தமாக மூலத்தால் சதத்வய ஓமம் (இருநூறு) பண்ணி தசாம்ச ஒமம் செய்து பூர்ணுகுதியையும் செய்யவேண்டும். தீக்ஷாதாசமென்னும் நூலில் எந்தெந்த விஷயங்கள் கூறப்பட்டிருக்கின்றனவோ அவையணேத்தையும் செய்யவேண்டும். தீக்ஷாதர்சமென்னும் நூலின் ஆசிரியரால் கூறப்பட்ட விஷயங்கள் யாவும் எனக்குச் சம்மகமே. (250-264)

(அ-கை) சமயதீகைஷ் முறை மூன்று சுலோகங்களாற்கூறுகின்றுர். வு-ையை அரதொடை வு-காடுவிலாம் கு-ந

പ്നപ്പെറ്റ ച ഉയ്തുട്ടെയെ

ഊ'ൈ6ெநவ அது முதவு ஜுஹுயாൿ "மு കംനീ⊔മ് പ⊸യാപ്⊔**ഈ**ം എം ി ലെഗ്നു<u>ള</u>പൂതാള്ലെ<u>ടെ</u> കി<u>എ</u> സെകൂൿ தெயா மிவாஜெஆநொ8 வுாடு வாகநிவெջநு ஓிநகுரா-த்∕பாரு ஊ≲சார் இபாஆ ∥ 5∰ ∥ வரா நிலு நகைய ஸ்ஹொ ஜ ஹா க**்** പൗതെപ്വത്വി<sup>ജ്ല</sup>പ്പാം மிஷ்ரானூ நநிவெய் ஜன் மைதி-வாவெராவஜெயா சூசாக । ையவற்கு து மிஷிவையிகவட் ஹாஃ ஆ மாநா இ ஆ நாகீஸாயிவியிஸ்யும் குரைபமா ழு**ஸ்%**பார்ஸ்∘வாரி நட ப சுடி ப ഊത്രാഹ്-മുഞ്ഞെ സിമ്റുകുന്നു 8 **ஸ**் வாத்ஹொஜ் குடு-விதை) உூறுமதாஹுதிரு தஉலோ தெயா தமால மாஹ<u>ு தி</u> 8 1 வு<sup>க</sup>ணைபுா நிஷுதவை து ஒூறுமாதக னுπவைடாதுரு。 வ*ுண*ை √யா ബനധും കെഖത്തം ഹിച്ച ചെയ്യാം வாெைக் தீக்ஷாசூ இ படிக் ப

पूर्णातोऽथ सुकालदेशशकुनप्राप्तचै च दुश्शान्तये
मूलेनैव चतुश्शतश्च जुहुयात् कुर्याच पूर्णाहुतिम् ।
पश्चात्तर्पणदीपने त्विह सकृत् त्रेधा शिवादेर्मनोः
स्थालीपाकनिवेदनं दिनकराद्यार्यान्तमर्चा जपात् ॥ २६५॥
पश्चात्रिष्कृतयेस्त्रहोमदशकं पूर्णशिविज्ञापनं
शिष्याह्वाननिवेशमण्डलनितस्वाख्योपदेशाः क्रमात्।
भूयस्तत्र तु शिष्यदेशिकघटस्याम्यग्निगानां क्रमात्
नाडीसन्धिविधिस्त्वयं कुशपथा शिष्यार्यसंबन्धिना ॥ २६६ ॥
मूलाग्रग्रहणेन शिष्यकरतः संपातहोमः करस्थित्यै मूलशताहुतिश्च तदथो देया दशांशाहुतिः ।

## पूर्णा निष्कृतये तु मूलशतकश्चाष्टोत्तरं पूर्णया सार्धं केवलसंहितार्पणमयं सालोक्यदीक्षाक्रमः ॥ २६७ ॥

(265-267) பூரணுகுதிசெய்து அதன்பின்னர் நல்ல காலம், நல்ல இடம் நல்ல நிமித்தம் உண்டாவதன் பொருட்டும், தீய நிமித்தம் போவதன் பொருட்டும், மூலமந்திரத்தால் நானூறு ஆகுதி செய்து, அதன்பின்னர் சிகை முதலிய மந்திரங்களால் ஸ்வாஹாந்தமாக ஒவ்வொரு ஆகுதி கொடுப்பதாகிய தர்ப்பணுகுதியும், நெய்யினுல் ஹும் படந்தமாக மும்மூன்று ஆகுதி செய்வதாகிய தீபனுகுதியும், பாகஞ்செய்து பக்குவமாயிருக்கிறதென்று மண்டலேஸ்வரனுக்கு விஞ்ஞாபனமும், சூரியன் முதல் சப்தகுருக்களீருயுள்ளவருக்கு ஸ்தாலி பாக நைவேத்தியமுஞ் செய்து, ஜபமீருகப் பூசித்து, பிராயச்சித்தத்தின் பொருட்டு அஸ்திரமந்திரத்தால் பத்து ஓமஞ்செய்து பூரணுகுதி செய்க' பின்னர் இன்ஞருக்குத் தீக்ஷை செய்துவைக்கிறேனென்று மண்டலே ஸ்வரனுக்கு விக்ஞாபித்து, சிஷ்யனே அழைத்து மண்டலப் பிரவேசமும் மண்டலேஸ்வரனுக்கு நமஸ்காரமுஞ் செய்வித்து, அவனுக்கு உரியதான தீக்ஷாநாமஞ் செய்து மூலமந்திரத்தை உபதேசஞ்செய்க. சிஷ்யனுக்கும் தனக்கும் சம்பந்தத்தை யுடைய தருப்பையின் வழியாய் எதிரிடையாகக் குருவானவர் சிஷ்யனுக்குந் தனக்கும் கும்பத்திலி ருக்கும் மண்டலேஸ்வரனுக்கும் அக்கினியிலிருக்குஞ் சிவனுக்கும் நாடி சந்தானஞ் செய்து அதன்பின்னர் சிஷ்யனுடைய தலேயில் ஸம்ஹிதா மந்திரங்களால் சம்பாத ஒமஞ்செய்து, சிவனுடைய கையாகப் பாவித்து பாவனே நிலத்தற் பொருட்டு மூலமந்திரத்தால் நூருகுதி செய்து, அதன் பின்னர் தசாம்ச ஒமஞ்செய்து, பிராயச்சித்தத்தின் பொருட்டு நூற்றெட்டுப் பூர்ணுகுதியுஞ் செய்து, ஸம்ஹிதா மந்திரங்களே மட்டும் உபதேசித்து, சிவண்யுந், தன்ணயும் நமஸ்கரிக்கச்செய்து சிஷ்யனுக்கு ஆசீர்வாதஞ் செய்க. இது சமயதீக்ஷா முறையாகிய சாலோக்கிய தீக்ஷா முறையாகும். (265-267)

(அ-கை) பாபத்தை நீக்கும் அகோரமூர்த்தியின் தியானங் கூறுகின்ருர்.

> க்கு இயன்று கையாம் இப்படிக்கு ப குக்கு க்கமாடு குக்கு குக்கு வக்கை க்கமாடு விவிக்கு கூ தி வயை குத் வெடு விவிக்கு கூ இவயை குத் வெடு விவிக்கு கூ இவ்படைக்கு விவிக்கு விவிக்கு கூ கி விவிக்கு விக்கு விவிக்கு விக்கு விவிக்கு வி

ध्यायेदुस्सहपापभक्षणपरं साक्षान्महाभैरवं जिह्वाग्रेण तु लेलिहानमभयं भिन्नाञ्जनाद्रिप्रभम् । त्र्यक्षं रक्तपटावृतं विवृतद्रग्वक्त्रं दुराधर्षकं रक्तामुक्तजटं वराभयलसच्छूलासिमेकाननम् ॥ २६८ ॥

(268) பாபத்தை அபகரிக்கிறவருடைய தியானம் வருமாறு:ஒரு திருமுகமண்டலமும், மூன்று திருக்கண்களும், நான்கு
திருக்கரங்களும், கருமலேபோன்ற திருமேனியும், சிவந்தபரிவட்டவுடையும்,
இமை ஆடாது இடைவிசாலமான கண்களும், ஆவென்றகன்ற வாயும்,
சிவந்து விரிந்து தாழ்ந்த சடையும், நாக்கு நுனியால் நணபட்ட இரண்டு
கடைவாயும், அபயம் வரதம் சூலம், வாள் இந்த நான்கும் உடையவராய்
எவராலும் எதிர்க்க முடியாதவராய்த் தியானிக்கவேண்டும். பாபபக்ஷண
தேவரென்னும் பெயருடைய அகோரமூர்த்தியின் தியானம் இவ்வாறறிந்து
கொள்க.

(அ–கை) பதினுறு சமஸ்காரங்களேக் கூறுகின்ருர்.

आदावार्तवसङ्गमश्च हि तथाधानश्च पुंसः क्रिया सीमन्तश्च जनिक्रिया तदनु चोत्थापक्रियाख्याकृती । निष्क्रामाशनपिण्डचौलनयनं काण्डग्रहोन्मोचना वर्तोद्वाहनमेवमागमपरैः प्रोक्ताः क्रियाष्योडश ॥ २६९॥

- (269) பதினுறு சமஸ்காரங்களாவன: ருதுசங்கமனம், கருப்பதானம், பும்ஸவனம், சீமந்தம், ஜாதகர்மம், உத்தாபனம், நாமகரணம், உபநிஷ்கிராமணம், அன்னப்பிராசனம், பிண்டவர்த்தனம், சௌளம், உபநயனம், காண்டோபகரணம், காண்டமோசனம், சமாவர்த்தனம், விவானும் என்பனவாகும்.
- 1. ருதுசங்கமனம்: அஃதாவது, புருடன் தன்ணச் சிவரூபமாகவும், மீனவியைச் சத்திரூபமாகவும் பாவித்து, சங்கமத்திற்குரிய ருது காலத்தில் மீனவியைச் சேர்தல்.

கருப்பதானம்: – அஃதாவது, கருப்பத்தை நிஃக்கச் செய்தல். அஃதெவ்வாறெனின், முதல் மாதத்தில் கருப்ப இலக்கணத்தை அறிந்து, விதிப்படி கிரியைகளேச்செய்து, கோதுமை, உளுந்து சேகரித்து அவற்றுடன் பால், நெய், தயிர் கலந்து ஈசான மந்திரத்தால் மூன்று முறை மணவியைப் பருகச்செய்து, தற்புருஷமந்திரத்தால் மீனவியின் வயிற்றைப் பரிசித்தல் முதலியன செய்தல்.

- 3. பும்ஸவனம், அஃதாவது, புருடக்குழந்தையாகப் பிறப்பதற்குப் பிழிதல். அஃதெவ்வாறெனில், விதிப்படி கிரியைகளேச் செய்து, ஆல் அரசு பொரசு அத்தி என்னும் இவற்றின் மொட்டுக்களே நெய்கலந்த பாலில் சோத்தரைத்து அக்கினியின் மேற்குப்பாகத்தில் மணவியையிருக்கச் செய்து, புது வஸ்திரத்தால் மூக்குத்துவாரத்தில் வாமதேவ மந்திரத்தால் சிவனேத் தியானத்துப் பிழிதல், இந்தச் சமஸ்காரங்கருத்தரித்த இரண்டு அல்லது நான்காவது மாதத்தில் நல்லதினத்திற் செய்யவேண்டும்.
- 4. சீமந்தம். இந்தசொல்லுக்குப் பொருள் மகிடு என்பது. அஃதாவது தஃமம்பிரை வகிர்தல். அஃதெவ்வாறெனில், நான்கு, அல்லது ஆறு, அல்லது எட்டாவது மாதங்களில் மந்திரத்தை முன்னிட்டுச் செய்ய வேண்டிய கிரியைகளேச் செய்து, முள்ளம் பன்றியின் முட்களால் மயிரைவகிர்தல்.
- 5. ஜாதகாமம். அஃதாவது புத்திரன் பிறந்ததும் விதிப்படிபார்த்தல், நாபிக்கொடி அறுத்தல், ஸ்நானஞ் செய்வித்தல்முதலியன செய்தல்.
- 6. உத்தாபனம். அஃதொவது வெளியே வரச்செய்தல். இது பத்துப் பன்னிரண்டு முப்பது முப்பத்திரண்டுக்குமேற்பட்ட தினங்களிற் செய்தல் வேண்டும். அஃதெவ்வாறெனில், மேலே சொல்லப்பட்ட தினங்களின் இரவில் சகல திரவியங்களேயும் பாண்டங்களேயும் போக்கி, வெண்கல முதலியவற்றை மண்ணுலும் வஸ்திரத்தை வண்ணுழைம் மற்றவைகளே அவற்றிற்குத் தக்கவாறு உசிதமானவைகளாலும் சுத்திசெய்து புருஷன் சௌளகர்மஞ்செய்து கொள்ளல் வேண்டும். பெண்கள் ஸ்நானஞ்செய்தபின் அக்கினி கார்யஞ்செய்து பாத்திரத்தைச் சுத்திசெய்து பஞ்சகவ்யம் உட்கொள் ளுதல் பூரணுகு தி என்னுமிலைகளேச்செய்து சிவணே உத்தாபனஞ் செய்ய வேண்டும்.
- 7. நாமகரணம். அஃதாவது பெயாடுதல். அஃதெவ்வாறெனில், பத்து அல்லது பனிரண்டாவது தினங்களில் மந்திரத்தை முன்னிட்டுக் கிரியைகளேச் செய்து, ஆணுபின் சிவநாமங்களிலொன்றையும், பெண்ணுபின் அம்பிகைநாமங்களிலொன்றையும் இடல் வேண்டும்.
- 8. உபநிஷ்கிராமணம். அஃதாவது குழந்தையை வெளியே வருதல். அஃதெவ்வாறெனில், நான்காவது மாதத்தில் அக்கினி வளர்த்து ஓமஞ்செய்து வெளியில் கோமயத்தால் மெழுகி மணலால்மேடைசெய்து அரசை வைத்து சூரியனே அர்ச்சித்துத் தாபுடன் குழந்தையை வெளியே கொண்டு வந்து பெரியோர்களாலாலாசிர்வாதஞ் செய்யபெறுதல்.

9. அன்னப்ராசனம்: அஃதாவது சோறு ஊட்டுதல். இது ஆறு அல்லது எட்டாவது மாதங்களில் செய்யவேண்டும். அஃதெவ்வாறெனில், நாந்தியென்னும் சிரார்த்தத்தை முன்னிட்டு பிராமணருக்கு போஜனம் செய்வித்து நல்ல முகூர்த்தத்தில் குழந்தைக்குப் பாயசத்தைப் புசிப்பித்தல். 10. பிண்டவர்த்தனம்: அஃதாவது தேகத்தை விருத்திசெய்தல். அஃதெவ்வாறெனில், விதிப்படி அக்கினியைப் பூஜித்து, புத்திரனுடைய வலது பெருவிரல் முதல் ஈசான முதலிய மந்திரங்களேயும், கண்களில் வியோம வியாபி தசாக்ஷர் மந்திரங்களேயும் ஐபித்து, தேன்பால் முதலி யன கலந்த மதுவர்க்கங் கொடுத்தல்.

11. சௌள கர்மம். அஃதாவது தலேமயிரைக் கழித்தல், அஃதெவ்வாறெனில், விதிப்படி கிரியைகளேச் செய்து மந்திரத்தை உச்சரித்து தலேமயிரை நணத்துத் தருப்பையால் புரோக்ஷித்து முதலாவது

ஆசிரியரும் பின்னர் நாவிதனும் தஃமமிரைக்கழித்தல்.

12. உபநயனம்: அஃதாவது வேதத்திற்கு அதிகாரியாக்குதல் இது பிறந்த ஐந்து ஆறு ஏழு ஒன்பது பதினுறு வருடங்களுக்குள் செப்யவேண்டும்.. பிராமணர்களுக்கு எட்டு வயதிலும் அரசர்களுக்குப் பதினெருவயதிலும் வைசியர்களுக்குப் பன்னிரண்டுவயதிலும் உபநயனஞ் செப்யத்தக்கது. இதில் பூணுநூல் மான்றேல் முதலிய வற்றைத் தரிக்கும்படி செய்வதுண்டு.

13. காண்டோபகரணம். அஃதாவது காண்டரிஷியை திருப்தி செய்தல். அஃதெவ்வாறெனில், காண்டரிஷியின் பொருட்டு அஸ்திரமந்திரத்தால் ஒமமுதலியனசெய்து, சுவா்ணமுதலியவற்றுல் செய்யப்பெற்ற பிக்ஷா பாத்திரங்களே யெடுத்துக்கொண்டு, பவதி பிக்ஷாந்தேகியென்று கூறிப் பிக்ஷையெடுத்தல் முதலிய கிரியைகளேச் செய்தல்.

14. காண்டமோசனம். அஃதாவது காண்டரிஷியின் விரதத்தை நீக்கல். அஃதெவ்வாறெனில், விதிப்படி கிரியைகளேச் செய்து, அக்கினியை ஜலத்தால் வளத்து, வியோமவியாபி மந்திரத்தால் நூருகுதிகள் செய்து, பிரஜாபதயே காண்டரிஷியே ஸ்வாஹா என்று எட்டாகுதியால் காண்ட

மோசனஞ்செய்தல்.

15. சமாவர்த்தனம். அஃதாவது பிரமசாரி விரதத்தைப்பூர்த்தி செய்தல். அஃவெ்வாறெனில் உத்தராயணத்தில் குரு சுக்கிர உதயங்களில் மாசிமாதமுதல் ஐந்து மாதங்களுள் சித்திரை மாதம் நீங்க ஏணையமாதங்களில் விதிப்படி கிரியைகளேச் செய்து பிரமசரிய விரதத்தை நீக்கி, சர்வாங்கமுஞ் சௌளஞ்செய்து, குண்டல முதலி யவற்ருல் அலங்கரித்து, கண்ணுடி முதலியவற்றைப் பார்த்து வடக்கு முகமாகச் செல்லுங்காலத்து, பந்துக்களால் இல்லறத்தை வகிக்கும் பொருட்டு பிரார்த்தித்தல்.

16. விவாஹம். அஃவெ்வாறெனில், உத்தமகுலத்துதித்த நற்குணமுடைய பெண்ணேக் கோத்திரத்தைச் சொல்லிக் கொண்டு தாரைவார்த்துத் தரப்பெறுதல்.

இந்த பதினுறு சம்ஸ்காரங்களின் விரிவை அகோர சிவாசாரியரியற்றிய கிரியாக்கிரமத்யோதிகையின் மூன்ரும் பாகமான சைவசோடசப் பிரகாசிகை என்னும் நூலிற்காண்க.

இந்த பதினுறு கிரியைகள் தவிர, ஐஷ்டிகம், தார்விகம், பௌதிகம், சௌபிகம் என்னும் தேவவிரதங்கள் நான்கும், அஷ்டகா, பாவம், மாஸசிரார்த்தம், சிராவணி, ஆக்ரயனி, சைத்திரி, ஆசுவயுஜீ என்னும் வாஜ யக்ஞங்கள் ஏழும், அக்கினியாதானம், அக்கினி கோத்திரம், தாச் பௌர்ணமாசம், ஆக்ரயணம், சாதுர்மாஸ்யம், பசுபந்தம், சௌத்ராமணி என்னும் ஹவிர் யக்ஞங்கள் ஏழும், அக்னிஷ்டோமம், அத்யக்நிஷ்டோமம், உக்த்யம், ஷோடசிகம், வாஜபேயம், அதிராத்ரம், அப்தோர்யாமம் என்னும் சோமயக்ஞங்கள் ஏழும், மேதாஜனனம், வானப்ரஸ்தம், பாரிவ்ராஜ்யம் அஃதாவது சன்னியாசம், அந்தியிஷ்டி என்னும் வைதிக சமஸ்காரங்கள் நான்கும் செய்யத்தக்கன வென்றறிந்து கொள்க,

(அ-கை) இருபத்தெட்டுத் திவ்யாகமங்களின் பெயரும் வரலாறும் இரண்டு ச்லோகங்களாற் கூறுகின்றுர்.

> சூ ஜெள காஜி கூபொ மஜா வடி தமா உறி தூரா மஜ கா டுண்

தது மா உதி வா த உதி வா வு இது வூ வைவையால் மு உராடு ।

சூவ<sub>ி</sub>ரத் கிற ஸுவுவை ഉவிஐயெள

நிராஸ<u>த</u>ை ஹய் -வ உூத உாவகவீரு சொருவ

ஸ்சாவ் நாகு வடிர் வெஜ்ஸ் படி விடியில் ப

ചട്ടുജ്ജ നടയായുബിംബ ഇ<u>ടി</u> ചൊള്ളം കയാ താമിടെ

நாஜா வி உற்ற தேவி நாற்ற திரு திரு நூற்ற திருமா ந்தி நாற்ற நாற்ற

தது நாதில் வாசுலைகி பணை வை வாது உண் வியா

ஹிஷாவி ் முதிரா மசாலு உரை தெ தொள்ளதா வரை ய உரக ய आदौ कामिकयोगजावथ तथा चिन्त्यागमः कारणं तत्पश्चादजितश्च दीप्त इति वा सूक्ष्मस्सहस्रोंशुमान् । आख्यातः किल सुप्रभेदविजयौ निश्वासतन्त्रं स्वयं-भूतः पावकवीररौरवसमाख्या माकुटो वैमलः ॥ २७०॥ चन्द्रज्ञानमथास्यबिंब इति चोद्गीतं तथा लाळितो नाम्ना सिद्ध इतीरितश्च तदथो सन्तानशर्वोक्तकौ । तत्पश्चात्किल पारमेशिकरणौ द्वौ वातुलस्संख्यया ह्यष्टाविंशितरागमास्तु दश ते शैवाश्च रौद्राः परे॥ २७१॥

(270–271). ஸ்ரீமத்சதாசிவசுவாயியானவர், ஈசான முகம் தற்புருஷமுகம் அகோரமுகம் வாமதேவமுகம் சத்தியோஜாதமுகம் ஆகிய ஐந்து திருமுகங்களினுவம் திருவாய் மலாந்தருளிய திவ்யாகமங்கள் இருபத்தெட்டு. அவையாவன——காமிகம், யோகஜம், சிந்தியம், காரணம், அஜிதம், தீப்தம், சூக்குமம், சகஸ்ரம் அம்சுமான், சுப்ரபேதம், விஜயம், நிசுவாசம், சுவாயம்புவம், ஆக்நேயம், வீரம், ரௌரவம், மகுடம், விமலம், சந்தானம், முகபிம்பம், புரோத்கீதம், லளிதம், சித்தம், சந்தானம், சாவோக்தம், பாரமேசுவரம், கிரணம், வாதுளம் என்னும் இருபத்தெட்டுமாம். இவற்றுள் சைவம் பத்தும், ரௌதரம் பதிணெட்டுமாகும். பிரணவா் முதலிய சிவனுக்கு உபதேசிக்கப்பெற்றமை பற்றிச் சைவமென்றும், உருத்திரா்களுக்கு உபதேசசிக்கப்பெற்றமைபற்றி ரௌத்ரமென்றும் இருவகைப்பட்டன. (270–271) (அ–கை). இருபத்தெட்டுத் திவ்யாகமங்களும் சிவபெருமானுக்குத் திருமெனியாயிருக்கும் முறைமை மூன்று சுலோகங்களாற் கூறுகின்றுர்.

ஸ்ரிட்டீஸ் கூல வடிகு குடி வரிட்டிய்கள் கூல வடிக்கு வடுக்கு வருக்கு வர

पादौ कामिकमेव योगजमथो गुल्फेथ चिन्त्यागमः
तत्पादाङ्गुलयोऽथ कारणमुभे जङ्के जितं जानुनी ।
दीप्तं चोरुगुश्च सूक्ष्ममुदितं गुह्यं सहस्रं किटः
पृष्ठश्चांशुमदेव नाभिकमलं भेदोजयस्तूद्रम् ॥ २७२ ।
श्वासो प्राणमथ स्वयं स्तनयुगं चाग्नेयमक्षीगळो
वीरइग्नोत्रयुगन्तु रौरवमथ स्यान्मस्तकं माकुटम् ।
हस्तौघो विमलोथ चन्द्रविदुरो बिंबन्तु वक्तं रसज्ञोद्गीतं लिळतं कपोलयुगळं फालन्तु सिद्धागमः ॥ २७३ ॥
सन्तानं खलु कुण्डले मखगुणश्शावीथ हारः परो
भूषान्योथ समंशुकं तुळमथो कालोत्तरं चन्दनः ।
वायुर्माल्यमुपागमाश्च सकलास्सिद्धान्त एवौदनं
शंभोरागममूर्तितेति मकुटे प्रोक्ता नदेशाकृतौ ॥ २७४ ॥

(272–273–274) சிவபெருமானுக்கு, காமிகம் இரண்டு திருவடிகள். யோகஜம் இரண்டு கணேக்கால்கள். சிந்தியம் திருவடிகளின் விரல்கள். காரணம் இரண்டு தண்டைக்கால்கள். அஜிதம் இரண்டு முழந்தாள்கள். தீப்தம் இரண்டு துடைகள். சூக்குமம் குய்யம். சகஸ்ரம் இடுப்பு. அம்சுமான் முதுகு. சுப்ரபேதம் தொப்புள், விஜயம் வயிறு, நிசுவாசம் மூக்கு. சுவாயம்புவம் இரண்டு தனங்கள். ஆக்நேயம் இரண்டு திருக்கண்கள். வீரம் கழுத்து, ரௌரவம் இரண்டு திருச்செவிகள். மகுடம், திருமுடி, வியலம் நான்கு திருக்கரங்கள். சந்த்ரஞானம் மார்பு. முகபிம்பம் திருமுகம், புரோத்கீதம் நாக்கு. லளிதம் இரண்டு கன்னங்கள். ஸித்தம் நெற்றி, சந்தானம் காதணிகளான குண்டலங்கள். சா்வோக்தம் யக்ஞோபவீதம். பாரமேஸ்வரம் முத்துமாலே. கிரணம் திருவாபரணம். வாதுளம் திருப்பரிவட்டம். இவ்வாறு இந்த இருபத்தெட்டு ஆகமங்கள் தவிர உபாகமங்களுள் காலோத்தரம் திருமேனிப் பூச்சு. ஏனேய உபாகமங்கள் பரிமள திரவியங்களும் புஷ்பங்களுமாகும். எல்லா ஆகமங்களின் ஞானபாதமாகிய சைவ சித்தாந்தம் நைவேத்தியமாகிய அமுது. இவ்வாறு காமிகமுதலிய திவ்யாகமங்கள் இருபத்தெட்டும் காலோத்தர முதலிய உபாகமங்கள் இருநூற்றேழும் தாண்டேசுவர சுவாமியாகிய சிதம்பரேஸ்வரஸ்வாமிக்குச் சகல அவயவங்களுடனே கூடியிருக்குமென்று மகுடாகமத்திற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. (272–274).

(அ-கை) உபாகமங்களின் தொகையைக் கூறுகின்ருர். வலரதி உவ்வ ஷலைவ தாவஸு உது-முதைக் வழு இரு இரு இரு வைக் வாஷ் அதி கீ ஆர் இரு இரு வுட் தி கீ தட்டு நொ உடு இ வாலை நாகி நிவை இரு இரு வாலை விரு தல் விலி அரு இரு வல் வெராவதனதாத் வா யாக்கு ப

> स्यात् त्रिः पश्च षडेव तापसचतूरत्नैकपङ्त्युष्णभाः चैकश्चाष्टगजा द्विदृक्स्मरतिथिष्षट्दृक्तटीनो मनुः । मासार्धेन्दु कलात्रिवेदमुनयो भूताब्धिरन्ध्रारुणाः संभूय द्विशतं ससप्तकमसौ संख्योपतन्त्रोद्भवा ॥ २७५ ॥

(275) மூலாகமத்தின் பேதங்கள் உபாகமங்களாகும். அவை வருமாறு:–

 காபிகத்தின் பேதம் :-நாரசிம்மம், வக்திராரம், பைரவோத்தரமென மூண்று.

 யோஜகத்தின் பேதம்: வீணசிகோத்தரம், தாரம், சந்தம், சந்ததி, ஆன்மயோகம் என ஐந்து.

3. சிந்தியத்தின் பேதம் :- சுசிந்தியம், சுபகம், வாமம், பாவநாசம், பரோத்பவம், அமிர்தம் என ஆறு.

 காரணத்தின் பேதம் :- காரணம், பாவநம், தௌர்க்கம், மாகேந்த்ரம், வீமம், மாரணம், துவேஷ்டம் என ஏழு.

 அஜிதத்தின் பேதம் :- பிரபூதம், பரோத்பூதம், பார்வதீ சம்கிதை, பத்மசம்கிதை என நான்கு.

- தீப்தத்தின் பேதம்: –அமேயம், சப்தம், ஆச்சாத்யம், அசங்கியம், அமிதௌசசம், ஆனந்தம், மாதவோத்பூதம், அத்புதம், அச்சதம் என ஒன்பது.
- 7. சூக்குமத்தின் பேதம்: சூக்குமம் ஒன்று.
- சகஸ்ரத்தின் பேதம் :- அதீதம், மங்களம், சுத்தம், அப்ரமேயம், ஜாதிபாக், பிரபுத்தம், விபுதம், அஸ்த்தம், அலங்காரம், சுபோதகம் எனப்பத்து.
- அம்சுமானின் பேதம் :- வித்தியாபுராணதந்த்ரம், வாசவம், நீலலோகிதம், பிரகாரணம், பூததந்த்ரம், ஆத்மாலங்காரம், காசியபம், கௌதமம், அயிந்த்ரம், பிராம்யம், வாசிஷ்டம், ஈசானம் எனப் பன்னிரண்டு.
- 10. சுப்ரபேதத்தின் பேதம் :- சுப்ரபேதமென ஒன்று.
- 11. விஜயத்தின் பேதம் :– விஜயம், உத்பவம், சௌமியம், அகோரம், ம்ருத்யுநாசனம், குபேரம், மகாகோரம், விமலம் என எட்டு.
- 12. நிசுவாசத்தின் பேதம் :- நிசுவாசம், உத்தர நிசுவாசம், நிசுவாச முகோதயம், நிசுவாச நயனம், நிசுவாச காரிகை, கோரசம்ஞ்யம், யமாக்யம், குய்யம் என எட்டு.
- 13. சுவாயம்புவத்தின் பேதம் :- பிரஜாபதிமதம், பத்மம், சுவாயம்புவம் என மூன்று.
- 14. ஆக்நேயத்தின் பேதம் :– ஆக்நேயம் ஒன்று.
- 15. வீரத்தின பேதம் :- பிரஸ்தாரம், புல்லமல்லம், பிரபோதம், போதம், போதகம், அமோகம், மோகசமயம், ஹாடகம், சாகடாதிகம், ஹலம், விலேகனம், பத்ரம், வீரம், என பதின்மூன்று.
- 16. ரௌரவத்தின் பேதம் :- காலக்நம், கலாதீதம், ரௌரவம், ரௌரவோத்தரம், மகாகாளமதம், ஐயிந்திரம் என ஆறு.
- 17. மகுடத்தின்பேதம் :- மகுடம், மகுடோத்தரம் என இரண்டு.
- 18. விமலத்தின் பேதம் :- அனந்தம், போகம், ஆக்ராந்தம், வருஷபிங்கம், வருஷோத்தரம், வருஷாத்புதம், சுதந்தம், நொக்ரம், பத்ரவிதம், அரேவதம், அதிக்கிராந்தம், அட்டகாசம், அலங்கிருதம்,, அருச்சிதம், தாரணம், தந்திரம், என பதினுறு.
- 19. சந்த்ரஞானத்தின் பேதம் : ஸ்திரம், ஸ்தாணு, மகாந்தம், வாருணம், நந்திகேசுவரம், ஏகபாதபுராணம், சங்கரம், நீலருத்ரகம், சிவபத்ரம், கல்பபேதம், ஸ்ரீமுகம், சிவசாசனம், சிவசேகரம், தேவிமதம், எனப்பதினுன்கு.
- 20. முகபிம்பத்தின் பேதம் : சதுர்முகம், மலயம், அயோகம், சமஸ்தோபம், ப்ரதிவிம்பகம், ஆத்மாலங்காரம், வாயவயம், தௌடிகம், துடிநீரகம், கலாத்யயம், துலாயோகம், குட்டிமம், பட்டசேகரம், மகாவித்தை, மகாசௌரம் எனப்பதிணந்து.

- 21. புரோகீதத்தின் பேதம்:- கவசம், வராகம், பிங்களமதம், பாசபந்தம், தண்டதரம், அங்குசம், தனுர்தரம், சிவஞானம், விக்ஞானம், ஸ்ரீகாலஞானம், ஆபுர்வேதம், தனுர்வேதம், சர்ப்பதம், ஷ்ட்ரீ விபேதனம், கீதம், பரதம், ஆதோத்யம் எனப்பதினுறு.
- 22. லளிதத்தின் பேதம் :- லளிதம், லளிதோத்தரம், கௌமாரம் எனமூன்று.
- 23. சித்தத்தின் பேதம்: -சாரோத்தரம், ஒளசஞேத்தரம், சாலாபேதம், சசிகண்டம், என நான்கு.
- 24. சந்தானத்தின் பேதம் :- லிங்காத்யக்ஷம், சுராத்யக்ஷம், சங்கரம், அமலேஸ்வரம், அசங்கியம், அனிலம், துவந்துவம் என ஏழு.
- சர்வவோக்தத்தின் பேதம் :- சிவதருமோத்தரம், வாயுப்ரோக்தம், திவ்யப்ரோக்தம், ஈசானம், சர்வோத்கீதம் என ஐந்து.
- பாரமேசுவரத்தின் பேதம்: மதங்கம், யக்ஷணீ, பத்மம், பாரமேசுவரம், பௌஷ்கரம், சுப்ரயோகம், ஹம்சம், சாமான்யமென ஏழு.
- 27. கிரணத்தின் பேதம் : காருடம், நைருதம், நீலம், ரூக்ஷம், பானுகம், தேனுகம், பிரபுத்தம், புத்தம், காலம், என ஒன்பது. –
- 28. வாதுளத்தின் பேதம் : வாதுளம், உத்தரவாதுளம், காலக்ஞானம், ப்ரரோகிதம், சர்வம், தர்மாத்மகம், சிரேஷ்டம், நித்யம், சுத்தம், மகாநனம், விசுவம், விசுவாத்மகம், எனப் பன்னிரண்டு. (275) (அ-கை) ஒவ்வொரு ஆகமங்களின் சுலோக எண் இவ்வளவென்று ஐந்து சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர்.

**കുളും ബ**ഫ്ഥന്റ**് ബ**്ലീബ്രം ച്വതിജ്<del>ർം</del> ഖനം കുന്നത്തുബികൊപ്പി ദി குநெராயுதை ஸ்ராநியுத் து ஜீவு ബൗക്കും കൗ ലും ഇറുപന്തുന്നം ഖ്ദ് ॥ ഉദ്വം ॥ **ബ**ുന്ന ഇത്തെ അംഗ്രൂപ്പുള്ള ആരു പുടുത്തി പുടുത്തി ആരു പുടുത്തി പുടുത് പുടുത്തി പുടുത്ത് പുടുത്തി പുടുത്തി പുടുത്തി പുടുത്തി പുടു ஹைஹ்னிகொடிவி ஆய ஹிகொடி 8 1 ഗ്രാപ്പുള്ള പ്രവാധിക്കുള്ള പ്രവാധിക്കുള്ള പ്രവാധിക്കുള്ള പ്രവാധിക്കുള്ള പ്രവാധിക്കാട്ട് വാധിക്കാട്ട് വാധിക്കാട வாப்பதி அடிப்பட்டிய விற்காக விற்கிய வ இக்ஷாணி வீரை ഉர ரௌரவே து **ெயாகைவி அகைடி உவி உரா மீ உல் இரு க** ബിംബം ഉള്ളതും കായ മുട്ടുക്കും இக்கு <u>தி</u>ரபா போஷவைவை நக்கி 1 வாலை ஆக்கொடி ந**ு ந**ுவில் <u>த</u>னு <sub>ச</sub> ബെള്ങു കള്ളും ഈ ഖി മെപ്ട് ബെ ഈ സെ, ഉ ॥ ഉദക ॥

തു പ്രക്കാരി പ്

आद्यं परार्धं ह्यपरं द्विलक्षं लक्षं परं कारणमिं बिपरस्सशंखः ।। २७६ ।। अन्योऽयुतं स्यानियुतं तु दीप्तं सूक्ष्मन्तु पत्मं ह्यपरस्सशंखः ।। २७६ ।। स्यात्पश्च लक्षं रिवतन्त्रमुक्तं भेदिस्त्रिकोटिर्विजयस्त्रिकोटिः । श्वासस्तु कोटिः स्वयमुद्भवाख्यस्सार्धित्रकोटिः त्रचयुतोनलं स्यात् ।। २७७ ।। लक्षाणि वीरे दश रौरवे तु कोटचष्टकं स्यान्मकुटस्सलक्षः । श्लोकेस्त्रिलक्षैः विमलागमस्स्यात् स्याचन्द्रबोधश्च तथा त्रिकोटिः ॥ २७८ ॥ बिंबं महान्जं त्वथ गीततन्त्रं लक्षं त्रिधाथाष्टसहस्त्रमन्यत् । सार्धिककोटिर्ननु सिद्धतन्त्रं सन्तानतन्त्रं भुवि षट्सहस्त्रम् ॥ २७९ ॥ शार्वं द्विलक्षं परमोर्कलक्षस्स्यात्पश्चकोटिः किरणागमस्स्यात् । लक्षं तथा वातुळमागमानां स्यात् श्लोकसंख्या मकुटागमोक्ता ॥ २८० ॥

(276-280) காமிகம் பரார்த்தக்கிரந்தம். யோகஜம் இரண்டு லக்ஷங்கிரந்தம், சிந்தியம் லக்ஷங்கிரந்தம், காரணம் நூலுகோடி கிரந்தம், அஜிதம் பதினுயிரங்கிரந்தம், தீப்தம் நியுதக்கிரந்தம், சூக்குமம் பத்மக்கிரந்தம், பத்மமாவது நூறுகோடி. சகஸ்ரம் சங்கக்கிரந்தம், அம்சுமான் ஐந்து லெக்ஷங்கிரந்தம், சுப்ரபேதம் மூன்று கோடிகிரந்தம், விஜயம் மூன்று கோடி கிரந்தம், நிசுவாசம் ஒருகோடிகிரந்தம், மூன்றறைக்கோடிகிரந்தம், சுவாயம்புவம் முப்பதினுயிரங்கிரந்தம், வீரம் பத்துலக்ஷங்கிரந்தம், ரௌரவம் எட்டுகோடிகிரந்தம், மகுடம் லக்ஷங்கிரந்தம், விமலம் மூன்று லக்ஷங்கிரந்தம், சந்த்ரஞானம் மூன்று கோடி கிரந்தம், முகபிம்பம் மகாபத்மக்கிரந்தம், புரோத்கீதம் மூன்றுலக்ஷங்கிரந்தம், லளிதம் எண்ணுயிரங்கிரந்தம், சித்தம் ஒன்றரைக்கோடி கிரந்தம், சந்தானம் ஆருபிரங்கிரந்தம், சர்வோக்தம் இரண்டு லக்ஷங்கிரந்தம், பாரமேஸ்வரம் பன்னிரண்டு லக்ஷங்கிரந்தம், கிரணம் ஐந்துகோடி கிரந்தம், வாதுளம் லக்ஷங்கிரந்தம், இவ்வாறு இருபத்தெட்டு ஆகமங்களுக்குந் தனித்தனி கிரந்த எண் அறிந்து கொள்க. (276-280)

(அ-கை) இருபத்தெட்டு ஆகமங்களின் கிரந்த எண் இவ்வளவென்று தொகுத்துக் கூறுகின்ருர்.

> ജ്യൂും ഖന്നുധൂനൿ ഉന്നത്രക്കുകെന്റി ത്രിക്കുക്കെന്റി ഡ്ലഖം ക്കീകൊന്റി ഭ I ക

வணை பாக்க இக்ஷ வ வி நா வை ஹை மூ வ ஹா பா மன் நா இ தி வ ஓ இ வை இ ா ய உள்க ய उद्ध्वीं परार्धा इंशलक्षको टि लक्षेकको टिस्त्रयपङ्क्तिको टि: । वर्णोक्तलक्षां विश्वासहस्रं हारागमानामिति पद्यसंख्या ॥ २८१ ॥

(281) இருபத்தெட்டு ஆகமங்களுக்கும் ஒருசேர கிரந்த எண் கூறுமிடத்திது, பரார்த்தத்தின் மேல் பதிஞெரு லெக்ஷங்கோடியே முப்பது கோடி ஐம்பத்தொருலக்ஷத்து ஐம்பத்து நாலாயிரம் கிரந்தமென்றறிந்து கொள்க. (281)

(அ-கை) சிவாகம் சம்பந்தம் ஆறுவிதம் என்று கூறுகின்றுர். வுல் விலைவையைய் இரை வடால் முல் விலுவையாயையா இஹாந்) எுலையா இவைந்தை இதி அ முறிக்கு இவைந்தை இதி அ இவலா இவ்வக்கூலா நிலை வுறுந்

ളി തെ 2 ഉപത്തിക്കു നടന്ട ന ഉയാം ഒളു പ്രി ഉലന്ത്ര ഉപത്രം ഉയാം ഒളു പ്രി ഉപത്രം പുരുന്നു പുരുത്തിലുള്ള പുരുത്ത്ത്ര പുരുത്തിലുള്ള പുരുത്ത് പുരുത്ത്ര പുരുത്ത് പുരുത്ത് പുരുത്ത്ത്ര പുരുത്ത്ര പുരുത്ത്ര പുരുത്ത്ര പുരുത്ത്ര പുരുത്ത്ര പുരുത്ത

संबन्धोस्ति च षड्विधस्सतु परश्शंभ्वीशयोयों महान् ईशोमापतिगोन्तराळ इति च श्रीकण्ठदेवेन्द्रयोः । दिव्यो देवपतेर्मुनिष्वथ पुनस्तेषामृषीणां नृणां दिव्यादिव्य इतीरितोथ नरयोर्दिव्येतरस्तान्त्रिकः ॥ १८२ ॥

(282) சிவாகமசம்பந்தம் எவ்வாறெனில், சதாசிவ சுவாமிக்கும் அன ந்தேசுவரருக்கும் பரசம்பந்தம். அன ந்தேசுவரருக்கும் ஸ்ரீகண்டருக்கும் மகத்சம்பந்தம். ஸ்ரீகண்டருக்கும் தேவேந்திரனுக்கும் அந்தராளஸம்பந்தம், தேவேந்திரனுக்கும் ரிஷிகளுக்கும் திவ்யசம்பந்தம். ரிஷிகளுக்கும் மனிதர்களுக்கும் திவ்யாதிவ்யசம்பந்தம். மனிதருக்கும் மனிதருக்கும் அதிவ்யசம்பந்தம். இவ்வாறு சிவாகமங்கள் வருமுறையிலுள்ள சம்பந்தம் ஆறுவகையாயிருக்குமென்றறிந்து கொள்க

(அ–கை) பதினென் புராணங்களின் பெயரும் கிரந்த எண்ணும் ஒன்றரைச் சுரோகங்களாற் கூறுகின்ளுர்.

ஸ்ரீ நாடு தியில் இத்தில் இத்த

शास्त्र श्रीवमुभे द्विलक्षमितराण्युक्तानि लक्षद्वयम्।

(283-2831/2) பிரமபுராணம், பத்மபுராணம், வைஷ்ணவபுராணம், சைவபுராணம், பாகவதபுராணம், பவிஷ்யத்புராணம், நாரதீயபுராணம், மார்கண்டேயபுராணம், ஆக்கினேயபுராணம், பிரமகைவர்த்தபுராணம், லிங்கபுராணம், வராஹபுராணம், ஸ்காந்தபுராணம், வாமனபுராணம், கூட்ரம்புராணம், மச்சபுராணம், கருடபுராணம், பிரமாண்ட புராணமெனப் பதினெட்டாகும். இவற்றுள் சைவபுராணம் ஒரு லக்ஷங்கிரந்தம் ஸ்காந்த புராணம், ஒரு லக்ஷம் கிரந்தம் என்ய பதினைபு புராணங்களும் இரண்டு லக்ஷங்கிரந்தம், இவ்வாறு பதினெண்புராணங்களும் நாலுலக்ஷம் கிரந்தமென்றறிந்து கொள்க.

(அ-கை) பதினெட்டு ஸ்மிருதிகாத்தாக்களின் பெயரைக் கூறுகின்றுர்.

ஊதீ கில விஷுரிதும் வாநு ஹாரீதவலு நாருநு

மாதா மா தடை விரா யித் துவற

**കു**ലെത്നം ബത്നം ഇമ്മല ॥ ६अ६ ॥

்கோத் இரையாக விற்ற விற்ற கூற்ற குற்ற குற்ற குற்ற கூற்ற கூற்ற கூற்ற குற்ற குற்

வராஸ்ரு வ உதீரித்ரு டுவிதொ உத்து வுயா மொத்து 1

न्वत्री किल विष्णुरित्यथ पुनर्हारीतवल्कचोशनः

नामानश्च तथाङ्गिरा यम इहापस्तंबसंवर्तकौ ॥ २८४ ॥

## कात्यायोथ बृहस्पतिश्च तदथो व्यासस्य तातः पुनः व्यासरराङ्ख इतीरितश्च लिखितो दक्षस्तथा गौतमः।

(2841/2) பதினெட்டு ஸ்மிருதிகர்த்தாக்கள் பெயர் வருமாறு: மனு, அத்திரி, விஷ்ணு, ஹாரிதர்,யாக்ஞவல்க்யர், சுக்கிரன், அங்கிரஸ், யமன், ஆபஸ்தம்பர், சம்வர்த்தகர், காத்தியாயனர், பிரகஸ்பதி, பராசரர், வியாசர், சங்கர், லிகிதர், தக்ஷர், கௌதமர் எனப்பதினெண்மர். இவர்களே ஸ்மிருதி சொன்னவர்களென அறிந்துகொள்க. (2841/2)

(அ–கை) ஆத்மார்த்தமூர்த்தியின் அஷ்டபந்தனவிதி இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர்.

கு பிராக வைவில் மு

आत्मार्थेष्टनिबन्धनस्य तु विधिर्दीप्तागमे तद्यथा कुंभो वर्धनिकाभितोष्टकलशास्स्थाप्या यथा मण्डले लिङ्गात्तेषु यथाक्रमं शिवशिवाविद्येश्वराभ्यर्चनं कृत्वाथोभयबन्धनश्च जलतः पाद्याभिषेके ततः । गव्यादिस्नपनश्च कुंभकरकाद्यावाहनादिक्रियां निर्वृत्याथ च भद्रपीठमथ तिल्लङ्गं समारोप्य च ॥ २८६ ॥

## नैवेद्यादि समर्प्य सादरमथा घोरेण मन्त्रेण तत्-प्रायश्चित्तमथात्र होममथवा कुर्यात्सहस्रं शतम् ।

(2851/2-2861/2) ஆத்மார்த்தமூர்த்தியின் அஷ்டபந்தனவிதி தீப்தாகமத்தில் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. அது வருமாறு:- நெல்லிஞல் மண்டலமிட்டு, அதன் மத்தியில் அலங்காரத்துடனும் சதுரச்ரமாக ஜலத்துடனும் கும்பமும் வா்த்தனியும் இவற்றைச் சூழ அஷ்டகலசமும் ஸ்தாபித்து, ஆசனுதிகளால் பூஜித்து லிங்கத்தினின்றும் முறையே கும்பத்திற்சிவனேயும் வா்த்தனியில் சத்தியையும் எட்டு கலசங்களில் எட்டு வித்யேஸ்வரர்களேயும் அஞ்சலியினுல் எடுத்து ஸ்தாபித்துப் பூஜித்து நிரோதார்க்கியங்கொடுத்து பின்னர் லிங்கத்திற்கு அஷ்ட பந்தனமாவது, பஞ்பந்தனமாவது, திரிபந்தனமாவது கூட்டிச்சாத்தி, பஞ்சகவ்யாதிகள் அபிஷேகஞ்செய்து, கும்பம் வர்த்தனிகலசங்களினுலும் அபிஷேகஞ் செய்து, அர்க்கியாபிஷேகஞ்செய்து, பத்திரபீடத்தின் மேலெழுந்தருளப்பண்ணி நைவேத்தியாந்தமாகப் பூஜித்துப் பிராயச்சித்த நிமித்தமாக அகோரமந்திரத்தால் ஆயிரத்தெட்டு அல்லது நூற்றெட்டு ஓமஞ்செய்யவேண்டும். இவ்வாறு ஆன்மார்த்த சிவபூஜையில் அஷ்டபந்தனவிதி அறிந்துகொள்க. (2851/2--2861/2)

**ചாசி்் மாகு வ**ை **் சுடினாநி** <u>உடை</u>கா்

ള്ബ്നായും പ്രത്വാക് ഉപ്പു

**௳௺௷௺௵௱௵௺௺௸௸௸** 

ன **த**ுஹ்டுர்ஸா மலை டா ஐ வரி ஷா ா 5 அபு ப

പുക്ടം ടെടുടെഞ്ഞ് நഖങ്പമത്രണ

ള്ളും **ഫ**എല് ബ്യൂക്കം

ബൗകൂനം വേത്ഥ മുലൗ<u>ങ്</u>ടെ മെസ്

ஹ். பொ வக் நாவிகா ।

வக்ஷ வோமு உயாரு கையாகு உற்கொ

മുക് ഉന്ത ം എന്നു പ്രാം

சிஸ்ரி விமாடு வாகி ப **எ**வர் வாண**்** விரி விக்கும் விக்கிய விக

द्वात्रिंशत्खलु लक्षणानि महतां दीर्घास्तु पश्चात्र दो-र्दक् घ्राणस्तनमध्यजान्वथ चतुर्हस्वागलो जिङ्कियका ॥ २८७॥ पृष्ठं मेड्रमथो नखत्वगलकादन्ताङ्गुलीपर्वकं सूक्ष्माः पश्च षडुन्नतास्तु जठरं स्कन्धोंसकं नासिका ।

## वक्षः फालमथारुणास्तु मुनयो हक्तालुशिश्नाधरं पाण्यंह्विप्रतलं नखोऽथ च घनं त्रिस्स्याद्विशालं द्वयम् ॥ २८८॥

-(287-288) உத்தமமான வர்களுக்கு ரிய உத்தம இலக்கணம் முப்பத்திரண்டு. அவை வருமாறு:- கைகள், கண்கள், மூக்கு, தனமத்தியம், முழங்கால்கள், என்னுமிந்த ஐந்தும் தீர்க்கமாயிருக்க வேண்டும். கழுத்து கணுக்கால், முதுகு, குறியென்னுமிந்தநான்குங் குறுகியிருக்க வேண்டும். நகம், தோல், கூந்தல், பற்கள், விரல்களின் கணுமென்னுமிவை ஐந்தும் மிருதுவாயிருக்க வேண்டும். வயிறு, பிடரி, தோள்கள், மூக்கு, மார்பு, நெற்றி என்னுமிந்த ஆறும் உயர்ந்திருக்க வேண்டும். கண்கள், உதடு, மோவாய்க்கட்டை, உள்ளங்கால், உள்ளங்கை, நகம், பீஜம், என்னுமிந்த ஏழும் சிவந்திருக்க வேண்டும். முஷ்டி, மணிக்கட்டு, மார்பு என்னுமிரன்டும் விசாலமாயிருக்க வேண்டும். இவ்வாறு முப்பத்திரண்டு இலக்கணமும் அறிந்துகொள்க. (287-288)

(அ–கை) சிவபக்தா்களுக்குாிய அடையாளங்களிவையென நான்கு சுலோகங்களாற் கூறுகின்றனா்.

> ളെലാടത്പെല്ല തായ്യെയായ മ്പ് മം പെയ്യുള്ളിയം കൂളിയം തെയും വരം തെപയാകുള്ളിയം തെയുക്കാക്കായും ഉട്ടാം പ്രാള്യായും വരുക്കായും ഉപ്പോക്കാം വരുക്കായും വരുക്കായും

வனாகூரிவிகநை ய உண்க ப

முல் தி ஆக்கு செல்ல வி. இத்தில் வி. இத இத்து வெளியான் பி. இத்தில் வி. இத்தில

शंभोर्भक्तजनस्य चिह्ननिवहो भस्मत्रिपुण्ड्राङ्कनं रुद्राक्षाभरणं जटादिधरणं भूतीशमुद्राङ्कनम्। सर्वं शंभुसकर्तृकं शिवकथामाहात्म्यसङ्कीर्तनं तन्नामस्तुतिभाषणेन नटनं पश्चाक्षरीचिन्तनम्॥ २८९॥

काषायोत्तरवेष्टनं सितपटीवेष्टि श्विरोमुण्डनं मुद्राधारणमागमादिपठनं देवारपारायणम् । नैयत्येन शिवालयाभिभजनं कैङ्कर्यकर्मादरः शंभुस्स्वाम्यहमस्य दास इति धीस्तद्भक्तसेवार्चनम् ॥ २९०॥

श्रीमाहेश्वरपूजनं सकलजीवात्मोपकारस्सदा कारुण्यार्द्रमनः प्रसादवचनं नित्यं शिवाधीनता। द्रडचाणातुलयोगपट्टभरणं खट्वाङ्गयष्टचङ्कनं विश्वासो गुरुवाचि शास्त्रवचने सौजन्यवक्त्वं सदा ॥ २९१ ॥ हस्तालम्बिकपालजापकपटी भिक्षाशयनं स्वाशनं भक्तिस्सन्ततमात्मरक्षणगुणोत्पादे निजात्मज्ञता । शंभ्वार्कार्चन विघराजयजनं स्कन्दार्चनं पार्वती शंभ्वर्चे च शिवाग्रिकार्यकरणं सत्सङ्गमस्सर्वदा ॥२९२ ॥

(289-292) சாம்பமூர்த்தியாகிய பரமசிவனது பத்தர்களினுடைய அடையாளங்கள் வருமாறு:– விபூதி தரித்தல், திரிபுண்டரந்தரித்தல், உருத்திராக்கத்தை ஆபரணமாகத் தரித்தல், ஜடை முதலியன வளர்த்தல், எல்லாவற்றிக்கும் சிவபெருமானே கருத்தா சிவகதையின் மான்மியத்தைக் கூறுதல். சிவபெருமானைத் துதிக்கும் கொண்டு நடனஞ்செய்தல், தோத்திரங்களை சொல்லிக் திருவைந்தெழுத்தை உச்சரித்தல், காவியாடை வெண்மையான ஆடை தரித்தல், சிகாஞ்சேதஞ்செய்தல், முன்னர்க்கூறியவாறு சிவ முத்திரைகளைத்தரித்தல், ஆகம முதலிய சிவசாத்திரங்களைப்படித்தல், தேவாரபாராயணஞ்செய்தல், தினந்தோறும் சிவாலயவழிபாடு செய்தல், சிவபணிவிடைகளில் அன்புவைத்தல், சிவபெருமான் ஆளுபவன் நான் அவருக்கு அடிமையென்றெண்ணுதல், சிவனடியார்களை வணங்குதல், அவர்களை அருச்சித்தல், சிவபெருமானைப் பூஜித்தல், எல்லா உயிர்களுக்கும் உபகாரம் செய்தல், எல்லா உயிர்களிடத்தும் எப்பொழுதுங் கருணையுடனிருத்தல், எவரிடத்தும் முகமலர்ச்சியுடன் பேசுதல், எப்பொழுதுஞ் சிவபெருமானுக்குட்பட்டு அடங்கியிருத்தல், ஒட்டியாணத்தினுமேம்பட்ட யோகபட்டந்தரித்தல், கட்வாங்கரூபமான மாத்திரைக்கோலுடையராதல், குருமொழியில் நம்பிக்கை, சாத்திரத்திற் கையில் பிக்ஷா கூறியவாறனுட்டித்தல், ஜபவஸ்திரமென்னுமிவைகளைத்தரித்தல், பிகைஷமெடுத்துண்ணுதல், தன்ளேரக்ஷித்தல், தன்னோடு பிரிப்பின்றி விளங்கும் பரமான்ம சொரூபத்தையறிதல், சிவபெருமான், சூரியன், விநாயகர் ஆகிய இவர்களேப் பூஜித்தல், சுப்பிரமணியரைப் பூஜித்தல், பார்வதியை யருச்சித்தல், அக்கினிகாரியமுதலியன செய்தல், எப்பொழுதுஞ் சிவனடியாரோடு கூடியிருத்தல், இவையனைத்துஞ் சிவனடியாருக்குரிய (289 - 292)அடையாளங்களென அறிந்து கொள்க.

(அ-கை) சிவபக்தர்களாவார் தனியடியார் அறுபத்துமூவர், தொகையடியார், ஒன்பதின்மரென எழுபத்திரண்டு பெயரென்றும், அவர்களுடைய பெயர்களிவையென்றும் இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்றனர். னைவெ உத்தி <u>ம</u>தாஸு த ஹா நுு*ம*ை நா ഖി പ്രെന്റ്രീ ഖബ്യപ്പ് മുത്ത ന **உகாொம ்லிஷக**் உள்ள நி ஹுஜ− കൂட്-പെച്ചെ ഫ്ഗൈസി പാദ । வையர் 18 வடி ததவு பொழ்ய இஹா-ச முக்கால கூடையாகுமா நீ் அரது நவ வலுவாவகு இலை ஆடி திறி தாழுஷிகா இடி உண்க ப മ്തരെക്കുക ബി കൗത്വതധീഖനപ്പ് கிஷ் ஏ%ா<u>லாமா ம</u>ு ஒர்ட்-வரகூராட<u>ு க</u>ளாச**ு உ**தி ண <u>உதி</u> **ਯாபா நவொ**க்காறு தெ வ\ு ஹாமா வி நவைவ வூலி மணநா வி பூரா ஸ் ஹாஸ், சூய 0 ചെ**ട്ടു ബുള്ളം** ചെ ചെ**ുഡെ ഫെ** ചെടു ஸை <sup>த</sup> தி அரி இந்தாரா படிக்க ப

शैवे मुक्तिगतास्तु भानुगणनाविप्रािश्शवब्राह्मणाः चत्वारोऽथ भिषक्द्विजोवनिभुजष्यट्पश्चसीमाधिपाः। वैश्याः पश्च ततस्त्रयोदश महाशूद्राः कुलालादयो नीचान्ता नवपल्लवावकुलजाष्यट्त्रचन्विताष्यष्टिकाः॥ २९३॥

एकैके हि कुलालधीवरपटी कृद्धचाधगानार्भटी कृत् वृक्षाटनकारुछत्रिण इति श्वापा नवोक्ताश्च ते । व्यूहाश्चापि नवैव चेद्धि गणना विप्रास्सहस्रत्रयं पत्मासद्मभवाहचथोष्ट सह तैस्स्यात्सप्ततिर्द्धचुत्तरा ॥ २९४ ॥

(293–294). தனியடியார் அறுபத்து மூவராவர். அவருள், சிவப்பிராமணர் நால்வர், மகாப்பிராமணர் பன்னிருவர், மருத்துவப்பிராமணர் ஒருவர், ஆகப்பிராமணரில் பதினேழுபெயர், முடிமன்னரறுவர், குறுநில மன்னரைவர், வணிகர் ஐவர், வேளாளர் பதின்மூவர், இடையரிருவர், குயவர், பரதவர், சாலியர், மறவர், பாடுவோர், சாணர், வண்ணுர், வாணியர், கடையர் என்னும் இவர்களில் ஒவ்வொருவர் மரபறியாதவர் அறுவர், ஆக அறுபத்துமூவர் தொகை இவ்வாறு கண்டுகொள்க.

இவர்களின் பெயர் வருமாறு:– சுந்தரமூர்த்திநாயனார், சடையனுர், இசைஞானியார், புகழ்த்துணேயாரென சிவப் பிராமணர் நால்வர், குங்கிலி யக்கலயநாயனர், முருக நாயனர், உருத்திரபசுபதியார், சண்டேஸ்வரர், அப்பூதியடிகள், திருநீலநக்கா், நமிநந்தியடிகள், திருஞானசம்பந்தப் பெருமான், சோமாசிமாறா், சிறப்புலியாா், கணநாதா், பூசலாரென பன்னிருவர், மருத்துவப்பிராமணர் மகாப்பிராமணர் சிறுத்தொண்டரொருவர். சேரமான் பெருமான், புகழ்ச்சோழர், இடங்கழியார், நின்றசீர் நெடுமாறர், மங்கையர்க்கரசியார், கோச்செங்கட்சோழர் என முடிமன்னரறுவர். மெய்ப்பொருணுயனர், கூற்றுவஞர், நரசிங்கமுனேயர், ஐயடிகள் காடவர்கோன் நாயஞர், கழற்சிங்கநாயனுரெனக் குறுநிலமன்னரைவர், காரைக்காலம்மையார், மூர்த்திநாயனர், கலிக்கம்பர், அமர்நீதியார், இயற்பகையாரென வணிகரைவர். இளேயான்றன்குடிமாறர், விறன்மிண்டர், மானக்கஞ்சாறர், அரிவாட்டாயர், திருநாவுக்கரசர், ஏயர்கோன் கலிக்காமர், மூர்க்கனூர், சாக்கியா், சத்தியாா், வாயிலாா், முணேயடுவாா், சிறுத்துணேயாா், கோட்பலியார், என வேளாளர் பதின்மூவர், ஆளுயர், திருமூலரேன இடையரில் இருவர், குயவரில் திருநீலகண்டரொருவர், பரதவராகிய வஃயாில் அதிபத்தா் ஒருவா், சாலியாில் சிவநேசரொருவா், மறவாில் கண்ணப்பரொருவர், பாடுவோரில் யாழ்ப்பாணரொருவர், சாணுரில் திருக்குறிப்புத்தொண்டயொருவர், ஏனுதியர் ஒருவர், வண்ணுரில் வாணியரில் கலியரொருவர், கடையரில் திருநாளப்போவாரொருவர், குலச்சிறையார், பெருமிழலைக்குறும்பர், தண்டியடிகள், காரியாரென மறபரியாதவரறுவர். இவ்வா று கணம்பல்லர், திருநாமங்கண்டுகொள்க. அறுபத்துமுவர்

தொகையடியார் ஒன்பதின்மரெவரெனில், தில்ஃவாழந்தணர், மூவாயிரவர், பொய்யயடிமையில்லாத புலவர், பத்தராய்ப்பணிவார், பரமீனயே பாடுவார், சித்தத்தைச் சிவன்பாலே வைத்தார், திருவாரூர்ப் பிறந்தார், முப்போதுந் திருமேனிதீண்டுவார், முழுநீறுபூசியமுனிவர், அப்பாலுமடிச்சார்ந்தார், இவ்வாறு தொகையடியார் ஒன்பதின்மரென்க. இவருள் தில்ஃவாழ் அந்தணரும் பொய்யடிமையில்லாத புலவரும், முப்போதுந்திருமேனி தீண்டுவோருமாகிய மூவரும் மரபறிந்தவர். ஏனய அறுவரும் மரபறியாதவர்கள். இவ்வாறு சிவபக்தர்களாகிய தனியடியார் தொகையடியார்களின் தொகையும் பெயருங்கண்டுகொள்க.

(அ-கை) சூரணேத்சவவிதி பதின்மூன்று சுலோகங்களாற் கூறுகின்றார். ന്നം ചെംബ്രൂന്റ് ചെംബൈ പ്രൂക്യാം അവലുന്നു പ്രൂക്കാം പ്രൂക്കാം പ്രൂക്കാം கினாயം மிவதீகூரிதவை, உதமா வு-ாணாக்கூள<u>ந்</u>குரை ا <u>ഘമ†ാതെ∜usa മം മമ്ൃം</u>ദൈ∂ില്ല ഉത്ക

**உ**ம் ஐகு பரை ° வு ந8

் மி வா **மஜெஷ**ு வி ஹி த8 து ூணெ நாதுவ 8 த**த்து**போ ய உக்டு ய

வங்கூடை மதை மிவாகுஜிஐநை த்கவெடுத்ராலை த்தா

ലాം ബന്യെ ചല நം **മലെ പ**്പീടം ചു ഉം

காய*்து*மா வா*த*ுஜெ

வராக் ஸாதஐநைந்த வா ஹாதஐஹை க ந தைஞாழி வி ஓ வா வி தெ ந

வடா**ராவ**ம வா கூடெய் ஹஹிதா-து இத்த முவை மாயிதை ய உக்க ய

தஸ்ரிந் வட்சுறிண்கள் உடி இக் **ப**ாக் உாறிவே தீகராக

**தகிபுரு விறு கார்விய வல**ுலி 8

தொணைய அவைவவ ஆ ஜிகா ।

പ്പ്-ച്ചുയുന്നുളിട്ടെയ്ട് മത്ത്യയ്ക്കിത്രെഃ **ച**്ചെടുട്ടെ ഉത്ത്യം

**ധനഖച്ചா**തി ചിന്നെഖരെകുക്കു

കൗം <u>ചെ</u>ന്നെ എയ്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യ പ്രത്യായ പ്രത്യ പ്രത്യായ പ്രത്യ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പ്രത്യ പ്രത്യ പ്രത്യ പ്രത്യ പ്രത്യ

ബ്രൂനപ∕ുന ഹി **ചെമാ**ு കூ≥നേൿ

റി-മുഴെ ഉട്ടിമുമ്പത്രെ ഉപ സ്പ്രിലെ അപ്പുള്ള

ளெவாகு தக் தக் தக்

കൗം ഇബ്ല വാളം ജൂട്ടോബു <u>ക</u>ൗ ചളം-

ളി<sup>റ്</sup>ഷൻം <sup>ഇ</sup>പടെ ബ<sub>ക</sub>ത**്**ജ தை வை இரு விரும் விரையாக விரும் விருமாக விரும் விர

ன் திருக்கள் அடு விருக்கள் விருக்கள

வெடிவைதி வடை விலாவு து யஜெக் கவையாம் ததாம் துவையால் மநவதில் மாவொயிவனாதைக்கு I

കൈ ഉപം நിലെസ്ലെറ്റു പ്രചടപ്പം ഉപം തിലെസ്ലെറ്റുകം

தொடுக்கா கைவர் காக்கார் வர்கள் விடிதவில் ஊல்ணது உிக்குள்ரி வ இத்த

வித்து ் தடைவூடித்து டி நடி கூடுயா வைசின்றத் மூக்கி சி மாவர் வாடி பி இந்தி கூறி பிருக்கி இந்தி குறு விருக்கி இந்தி குறு கூறி கைக் இந்தி குறு கூறி கைக் இந்தி கூறு காடிக்கி இந்து இந்தி குறு கூறி இந்து இந்தி குறு கூறி இந்து இந்தி குறு கூறி இந்து இந்தி குறு கூறி இந்து இந்தி குறு கேறி இந்து இந்தி குறு கேறி இந்து இந்தி குறு கேறி இந்து இந்தி குறி கேறி இந்து இந்தி கேறி கேறி இந்து இந்தி கேறி கேறி இந்து இந்தி கேறி கேறி இந்து இந்து இந்து கேறி கேறி இந்து இந்து இந்து இந்து கேறி இந்து இந்

തുകാരം മുടിക്കും തെപ്പോസ്ക്കാര് ഉപ്പോഗ്യാം അപ്പോസ്ക്കാര്

ബി ക്നാത്ത് സങ്ങായിലും ചെറുത്ത് സങ്ങായിലും ചാലത്ത്ത് സങ്ങായിലും കാഴുക്ഷ ഒ മുഴുക്യാ മഴു നഴാഴന ചെക്കുമ്പ് പെരുപ്പില്ലെ ഉപ്പോ താപ്പു ഉപ്പൂലെ ഉപ്പോ താപ്പു ഉപ്പുള്ള ഉയോഗ് പ്രമ്യും നള്ളെ ഉപത്തെ ഉയോഗ് പ്രമ്യും പള്ളെ ഉ ഉയോഗ് പ്രമ്യോ കള്ളെ ഉപത്തെ ഉയോഗ് പ്രമ്യാ ഉപത്തെ ഉയോഗ് പ്രമ്യാ ഉപത്തെ പ്രമ്യാ ഉപത്തെ ഉപത്തെ പ്രമ്യാ ഉപത്തെ പ്രമ്യാ ഉപത്തെ പ്രമ്യാ പ

தொடுப்பத்தை வெளியாத்தில் முடிவள் வெசிப்பத்தி அனைப்பு விருவர் விருவர் வின் குடிவி குடிவியாக விகைகும் -வின் குடிவி குடிவியாக விகைகும் -வின் குடிவியாக விகைகும் -வின் கைவியாத்தியா பி வின் விகைக்கும் விகைக்கும் விக்கியாத்தி விகைக்கும் விகைக்கும் விக்கியாக விகைக்கும் விகைக்கும் விகைக்கும் விக்கியாக விகைக்கும் விகைக்கும் விகைக்கும் விக்கியாக விகைக்கும் விகைக்கும் விகைக்கும் விக்கியாக விகைக்கும் விக்கியாக விகைக்கும் விகைக்கும் விகைக்கும் விகைக்கும் விகைக்கும் விக்கியாக விகைக்கும் விக்கும் விகைக்கும் விகைக்கும் விகைக்கும் விக்கும் விகைக்கும் விகைக்கும் விகைக்கும் விகைக்கும் விக்கும் விக்குக்கும் விக்கும் விக்குக்க

തെപ്ട്രതാം തം പ്പെഴ്യ മാതനാള പഴാഴു പ അപ്പോഴുന്നാളെ ഉപ്പായില്ലെ വായുള്ള അവ്വാധ്യായുന്നു പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യ അവ്വാധ്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള്ള പ്രത്യാള

शंभोर्यागसमाप्तितीर्थदिवसे कार्यो हि चूर्णोत्सवः किश्चायं शिवदीक्षितस्य च तथा प्राणोत्क्रमानन्तरम् । कर्तव्योऽत्र तुतित्कमर्थमिति चेत् तन्मङ्गलार्थं पुनः प्रोक्तत्वाच शिवागमेषु विहितश्चर्णोत्सवस्तद्यथा ॥ २९५ ॥ पञ्चत्वञ्च गते शिवाश्रमिजने तत्प्रेतशुद्धचै तदा पुंसश्चेद्वपनं गळोर्ध्वमुचितं कार्यं तथा वातुळे । पश्चात् स्नातजनैर्न वा हृतजलैस्तैलादिभिस्स्नापिते खट्वादावथ वा कटेथ भसिताभ्यक्ते शवे शायिते ॥ २९६ ॥

तिस्मन् दाक्षिणमस्तके तदनु तत्प्राक्छालिवेदीकरात् तत्प्राच्याश्च करद्वयेन वसुभिर्द्वोणैयवैवेदिका । व्रीह्यधार्धिमितैस्तु तण्डुलितिलैस्तत्प्राच्यतो मण्डलं यावच्छालिभिरेवमेककरतस्तेन त्रिधा मण्डलम् ॥ २९७॥

कुंभोलूखलभेरिकाः परिजनैः स्थाप्या हि तेषु क्रमात् प्रत्यक् दिकृतमण्डले तु निलने रेखाकृते मध्यतः । कुंभस्थापनमुक्तमस्य तु चतुर्दिश्च क्रमात् पूर्वतो भस्मस्यान्मलमल्लकं दिशि विधोस्तांबूलतैले ततः ॥ २९८ ॥

कुंभे पाशुपतास्त्रदेवयजनं तत्सप्रदायं विना नेदं कस्यचिदप्यलं निगदितुं तत्कारणं कारणे । रक्तं वासितमुग्रवेषनयनं पिङ्गोर्ध्वभास्त्रज्जटं त्रचक्षं बाहुचतुष्टयेन दधतं खड्गाक्षसूत्रे गदाम् ॥ २९९ ॥

खेटश्चेति घटे विभाय तु यजेदस्त्रेश्वरं तत्परं भरमादिष्वपि वज्जिणं धनपतिं धादोधिपश्चान्तकम् । नैवेद्यादि समर्प्य धूपमपरं दीपं निरोधार्घ्यकं स्थातव्यं क्षणमित्युदीर्य च ततश्चोत्थाय सार्घ्यो गुरुः॥ ३००॥

भेरीताडनमारभेत स कथं भेरी पटावेष्टितां निक्षिप्यात्र यथासुखं त्विति यजेत् तन्मध्यतः पार्श्वयोः। रुद्रं विष्णुमजश्च सप्तजननीः कीलासु सप्तस्वतो वृत्त द्रन्द्रभुवीनमिन्दुमुरगं रज्जौ च कोणे गुहम् ॥ ३०१॥

भेरीध्यानमिहोच्यते निगदितं सिद्धागमे तद्यथा शुद्धं त्र्याननमुन्नतं रसकरं त्र्यङ्किं जपासन्निभम्। शङ्खं चक्रगदाक्षशूलपरशून् बिभ्राणमब्जासनं भेरीदेवमिति स्वनादमकुटं चास्त्रेण सन्ताडयेत् ॥ ३०२ ॥

पश्चादुक्तमुलूखलार्चनमधस्त्वाधारशक्तिं यजेत् तस्योध्वें कमलासनश्च तदथो तस्योध्वितोऽप्यच्युतम् । तद्गर्ते धरणिं यजेत मुसले मेरुं हरिद्रोद्भवे चूर्णे पार्थिवतत्वमेवमथ तत्कुक्षौ च निक्षिप्य तत् ॥ ३०३ ॥

आचार्येस्सह शैवरुद्रगणिकादासीजनैश्च स्वयं गृह्णन्तं मुसलं गृणन् पदमनुं सञ्चूर्णयेत्तत्त्रिधा । पश्चात् द्राविडगाथयाथ सकलोत्थापश्च कुंभांभसा प्रेतप्रोक्षणतैलचूर्णभरणे चेत्यादि चूर्णोत्सवम् ॥ ३०४ ॥

चूर्णोत्सवे प्राप्तमृतौ तु सत्यां उचाटनार्थश्च पिशाचिकानाम् । अस्त्रेण मन्त्रेण गुरुस्त्रिधा वा भेरीमहं संप्रति ताडयामि ॥ ३०५॥

माहेश्वराणामिप बान्धवानामाह्वानशब्दार्थमपीतरेषाम्। हा दुःखशान्त्यै गृह देवतानां भेरीमहं संप्रति ताडयामि ॥ ३०६॥

भूलोकसञ्चारमपास्य भोगादेष प्रतस्थे शिवलोकयात्राम् । प्रत्यग्रतन्मङ्गलवाद्यघोषात् भेरीमहं संप्रति ताडयामि ॥ ३०७॥

திருவிழாமுடிந்து (295 - 307)ஆலயங்களில் தீர்த்தங்கொடுக்குந்தினத்திலும், சிவதீக்ஷையுடையவன் மரணமடைந்தபின்னர் அவனுக்கும் சூர்ணேத்சவஞ்செப்ய வேண்டும். மங்களத்திற்காகவே இந்தக் கிரியை செய்யப்படவேண்டுமென்று சிவாகமங்களிற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. கிரியாவிதி வருமாறு:-சிவதீகைஷயுடையவன் மரண மடைந்தபின் பிரேதஞ்சுத்தியடையும் பொருட்டுக் கிரியை செய்யுங் கருத்தா கழுத்திற்குமேல் சௌளஞ்செய்து கொள்ளல் வேண்டும். இவ்வாறு வாதுளாகமத்திற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. பின்னர் ஸ்நாநஞ்செய்தவர்களால் புதிதாகக் கொண்டுவரப்பட்ட ஜலம் தைலம் முதலியவற்றால் பிரேதத்தை ஸ்நாநஞ்செய்துவைத்து கட்டில் அல்லது பாயில் தெற்கே தலையாகப் படுக்கவைத்து விபூதிதரிக்க வேண்டும். அதன்பின் பிரேதத்திற்குக் கிழக்கில் ஒரு முழத்தில் வேதிகையும், அந்த வேதிகைக்குக் கிழக்கில் இரண்டு முழத்தில் எட்டுத்துரோணங்கள் கொண்டதானியங்களால் வேதிகையும், அதற்கு கிழக்கில் நெல்லின்பாதியில் பாதியுள்ள அரிசி எள்ளு இவைகளால் ஒருமண்டலமுமிட வேண்டும். (துரோணமென்பது இரண்டுமரக்கால்.) பின்னா் கும்பம் உரல் பேரி யென்னுமிவைகளே அம்மூன்றிலும் முறையே பாிஜனங்களேக்கொண்டு ஸ்தாபிக்கச் செய்ய வேண்டும். மேற்குத் திக்கிலுள்ள மண்டலத்தில் ரேகையினுல் பத்மங்கீறி அதன்மத்தியில் கும்பத்தை ஸ்தாபிக்க வேண்டும். கும்பத்தினுடைய நான்கு பக்கங்களிலும் கிழக்கு முதற் கொண்டு முறையே அப்பிரதக்ஷணமாக விபூதி கௌபீனம், தாம்பூலம், தைலம் இவைகளே ஸ்தாபிக்க வேண்டும். கும்பத்தில் பாசுபதாஸ்திரதேவரை ஸ்தாபிக்க வேண்டும். இந்த முறையின்றிச் செய்யின் பலன் தராது: இவ்வாறு செய்தற்குக் காரணம் காரணுகமத்திற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. கும்பத்திலிருக்கும் அஸ்திரதேவரைத் தியானஞ்செய்யுமுறை வருமாறு:-பயங்கரமான வேஷத்துடன் மூன்று கண்களேயுடையவராயும் விளங்குகிறதாயுமுள்ள மேல்நோக்கி பொன்னிறமாயும் ஜடையையுடையவராயும், கட்கம் அக்ஷசூத்ரம் கதை, கேடம், இவைகளே நான்குகைகளிலும் தரித்துக் கொண்டிருக்கிறவராயும், சிவந்த திருமேனியையுடையவராயும் தியானிக்க வேண்டும். பின்னா் விபூதி முதலியவற்றில் இந்திரன் குபேரன், வருணன், யமன் என்னுமிவாக்கோத் தியானிக்க வேண்டும். பின்னர் நைவேத்திய முதலியன சமர்ப்பித்துத் தூபம் தீபம் நிரோதாக்கியங் கொடுத்து தேவரீர் இங்கே சிறிது நேரமிருக்க வேண்டுமென்று பிரார்த்தித்து அதன்பின்னரெழுந்திருந்து அர்க்கிய பாத்திரத்தைக் கையில் வைத்துக்கொண்டு குருவானவர் பேரிகையைப் பூசிக்க வேண்டும். அந்தப் பேரிகை இடையே ஆடையால் சுற்றப்பட்டதாயிருக்க வேண்டும். அதணே உசிதம்போல் வைத்துக் கொண்டு அதன் மத்தியிலும் இருபக்கங்களிலும் உருத்திரா் பிரமன்*,* விஷ்ணு இவர்களேயும், ஏழுவார்க்கட்டுகளில் சப்தமாதர்களேயும், இரண்டு வட்டங்களில் வலதுபக்ம் இடதுபக்கமான சூரியாக்கையும் , கயிற்றில் நாகங்களேயும், மூஃயில் ஸ்கந்தரையும் பூஜிக்க வேண்டும். பேரி தேவதையின் தியானஞ் சித்தாகமத்திற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. அது வருமாறு:-

சுத்தராயும், மூன்று முகமுள்ளவராயும், உயர்ந்தவராயும், ஆறுகைகளேயுடையவராயும், மூன்று கால்களேயுடையவராயும், செவ்வரத்தம் பூவிற்குச் சமானமான நிறத்தையுடையவராயும், சங்கம்,

சக்கரம் கதை ஜபமாலை சூலம் பரசு இவைகளேத் தரித்திருப்பவராயும், தாமரையில் வீற்றிருப்பவராயும், தன்னுடைய நாதமாகிய கிரீடத்தை யுடையவராயுந் தியானிக்க வேண்டும். இவ்வாறு தியானித்து அஸ்திர மந்திரத்தால் பேரி தாடனம் பண்ண வேண்டும். பின்னர் உரலுக்குப் பூசை செய்ய வேண்டும். உரலின் கீழ்ப்பாகத்தில் ஆதாரசக்தியைப் பூஜிக்க வேண்டும். நடுப்பாகத்தில் பிரமாவையும், மேற்பாகத்தில் **விஷ்ணுவையும், உரலின் குழியில் பூமி தே**வியையு**ம், உ**லக்கையில் மேருவையும், மஞ்சட்பொடியில் பிருதிவி தத்துவத்தையும் உரலின் மத்தியில் மஞ்சட் பொடியை வைத்துச் சிவதீக்ஷையுடைய **தா**சி ஜ<mark>னங்களுடன் ஆ</mark>சாரியா் அந்த உலக்கையைப் பிடித்துக் கொண்டு பத மந்திரத்தை உச்சரித்து மூன்றுமுறை பொடி செய்ய வேண்டும். அதன்பின் தமிழ்மறையை ஒதி உத்தாபனஞ்செய்து கும்பஜலத்தால் பிரேதத்திற்குப் புரோக்ஷணஞ்செய்தல் தைலம் **மஞ்சட்பொடி இவைகளையிடுதல், முதலிய**ன செய்ய வேண்டும். இவையணத்துஞ் சூர்ணேத்சவமாகும். இதுவன்றி, பேரிகையை அடிக்கும்பொழுது கீழ் வருமாறு சொல்லிக் கொண்டு ஆசிரியன் அடிக்க வேண்டும். அஃதாவது சிவதீகைஷயினுயிருக்கிற இவன் இறந்த தினிமித்தமாகச் செய்யப்படும் இந்த சூர்ணேத்சவத்தில் சமஸ்தமான பிசாசுகளும் பறந்தோடும் பொருட்டு ஆசாரியரான யான் அஸ்திர **மந்திரத்தால் மூன்றுமு**றை **இப்பொழுது** தாடனஞ்செய்கின்றேன். ஈகவரசம்பந்தமான அடியார்களும் மற்றவர்களும் வருதற் பொருட்டும் **வீட்**டிலிருக்கும் அந்தந்தத் தேவதைகளின் துக்கம் பொருட்டும் நான் இப்பொழுது பேரி தாடனஞ்செய்கின்றேன். சிவதீக்ஷிதனுகிய இவன் பூவுலகசஞ்சாரத்தை நீக்கிப் பாரமார்த்திகமான கைத்தை அனுபவிக்கும் பொருட்டுச் சிவலோகயாத்திரை சென்றுவிட்டான்.: இது ஒரு புதிதான மங்கலம் ஆதலால் இப்பொழுது **பே**ரி தாடனஞ்**செய்கின்றேன். இவ்வா**று சொல்லிக் கொண்டு மூன்றுமுறை பேரி தாடனஞ் செப்ய வேண்டுமென்க. (295 - 307)

(அ-கை) சூரணேத்சவ முறையைச் சுருக்கி ஒரு சுலோகத்தாற் கூறுகின்ருர்.

> ன்றியன் கொடியாகால் சையவுரு காவ்றின்று விக்க சி அதி காவில் விக்க விக்கி விக்கி விக்க விக்கி விக்கி விக்கி விக்க விக்கி வி

ு உுலையு இது நில் பிருவ் பி

कुंभाभ्यर्चनमादितो मृतजनाचूर्णोत्सवे प्रागुदक् प्रत्यक् दक्षिणदिक्षु चेति भसितं कौपीनतांबूलके । तैलश्चेषु चतुर्दिगीशयजनं स्याद्धेरिकाताडनं पश्चाचूर्णविमर्दनं शविशरः कुंभोदकाद्यर्पणम् ॥ ३०८ ॥

(308) இறந்தவனுக்குச் சூர்ணேத்சவக்கிரியை செய்யுமுறை வருமாறு:-முதலாவது கும்பபூஜை செய்தல். பின்னர்க் கிழக்கு முதல் அப்பிரத்ஷணமாகக் கிழக்கு வடக்கு மேற்கு தெற்கு என்னும் நான்கு திக்குகளிலும் திருநீறு, கௌபீனம், வெற்றிலே, பாக்கு நல்லெண்ணெய் என்னுமிவைகளேப் பாத்திரங்களிற் வைத்துப் பூசித்தல், அந்தவிபூதி முதலியவற்றில் அந்த அந்தத் திக்குப் பாலர்களேப் பூசித்தல், பின்னர் பேரிதாடனஞ்செய்தல், பின்னர் சூரணம் இடித்தல், பின்னர்ப் பிரேதத்திற்குக் கும்பஜல முதலியவற்றுல் அபிஷேகஞ்செய்தல் இவ்வாறு சூரணேத்ஸவக்கிரியையின் முறையை அறிந்து கொள்க. (308)

(அ–கை) அந்தியேஷ்டிக்குரிய மண்டப இலக்கணமும் கிரியையின் முறையும் எட்டுச் சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர்.

ன்பியைகும். குயரைர்கீரு படில் ப வாடு வக்கிற்கு விறு வது -வுல்னியி வாமு கூறை வாவ்வல்லி உ குப்கு வடிகு வடுவை வாகு உடுயதிலை உடிக்க ப வகிப்பைத் விக்கியை வரிக்கால் வரியைக்கிய விக்கிய விக்கால் கூசியிய்கள் விக்கிய விக்க ബ്രൂന് ചെ ബ്യക്കു പി നേക്കില് ചെയ്യുട്ടെ കോട്ടു സെ പ് ചെ ചെ ക്

ബു-ബുന്താം ഖളഖച്ചെ കെയ മീജട്ടെ ബെലെ ബിടെംബചും ചൃ

ഖഐണെ സക്കാചേ കൗകാരില് ഈ കാലതാ സ്നൂം കാല് സ്സാക്ക

கு தொல் து து விற்கு விற்கு

வூக்க வைவக்க கூறுமால

வாதெந்தந்ணவில் படிக்க ப

മെക്കുഖബെചധു ദ്രീ । ഉക്കെവിയെ ചധു ദ്രീ ।

പ്പെടു മുക്കു കൗശ്വസമെക്ക നമ്പറം

தை உண்டா வர்பஸீனெ படிசு உப மீர் மல்லில் விழிவத் சி மாவிர் உதி உல எப்பூலிர் பிறைல் கூறி ம

வைமைஷாவரிப் வடிப் மாம் நவியீ

ு ஆணி∕ியத்சை மனி‰தி இத்கு வட வ ஸ்டி வரிய இப்படி வெ ஸ்டி விறியில் பிரியில் இது விறியில் வி

**த**சிய மா அவி வி ஆடி தியாவரி 7 வெ வி ஆடி வ

ണ്ലെൻനേയാം ഖജിമം ഉപപ്പെട്ടും വുഹുത്തി ബുജ്വ

வாண்தார்ம் எரிழு படுக்க ப வரிமியமைகளும் அரை வூடி வைடுக வுதைவிக்க பிறை படிக்க ப விற்க விராவிக்கி விரும்கள் விற்க விராவிக்க பிற்க விற்க விராவிக்க பிற்க விற்க விராவிக்க பிற்க விற்க விராவிக்க பிற்கு வாமீராவ் நடிக்க பிற்கு படிக்க பிற்கு படிக்க பிற்கு விற்கு விற்கு விற்கு பிற்கு பிற்கு பிற்கு பிற்கு படிக்க பிற்கு பிற்க பிற்கு பிற்க பிற்கு பிற்க பிற்க

अन्त्येष्टिप्रतिमण्टपन्तु चतुरश्रीकृत्य रत्नैः करैः मध्ये ब्रह्मपदे तु कुण्डखननं दीक्षोक्तवचैव तत् । एका चाङ्गुलमेखलोद्धृतमृतावायौ च वेद्यग्निके स्थानश्चैतदवागुदक् श्रुतिकरं प्राक् प्रत्यगर्धन्ततः ॥ ३०९ ॥

कर्तव्या खलु तन्मृगेशककुभिः स्याद्वेदिका तत्परं वज्रचादेश्च वितर्दयो दश ततास्तालाद्रसादुन्नताः । पादास्तस्य तुषोडशार्कवसुवाक् सङ्खचाश्च वा शङ्कवो द्वारं दाक्षिणमुत्तमं खलु चतुर्द्वारेषु कार्येष्वपि ॥ ३१० ॥

स्थाने पश्चकविंशतिप्रभजिते मध्ये सपीतेवनीं
ब्रह्माणं पदपश्चकेऽथ निऋतौ वेदे सिर्तेब्बच्युतम् ।
वह्नौ रक्तचतुष्पदे हुतवहं रुद्रं ततो मारुते
कृष्णे कोष्ठचतुष्टयेऽपि च यजेत् वाय्वीश्वरावीशगे ॥ ३११॥
इयामे कोष्ठचतुष्टये तु गगनं तत्वं सदाख्यं तथा
रक्तश्वेतसुकृष्णपीतयुजि वाक्कोष्ठे कुबेरादयः ।

पूज्यास्तत्क्रम उच्यतेऽत्र तु गुरुः स्नातस्स्वमांसभाक् । वर्धन्यासृतवारिणा सह तदा वामेन तन्मण्टपम् ॥ ३१२ ॥

द्वाराद्दक्षिणया प्रविश्य तु तलं तत्रापि वा दक्षिणं गत्वा मारुतवेदिका सविद्धतो दक्षे वसेद्वर्धनीम् । प्राचि न्यस्य कुशासनेथ गणपं प्रार्थ्याल्प्य सङ्कल्पनं न्यास्संहृतिवर्त्मनार्घ्यमुदितं भूतान्तरार्चास्थले ॥ ३१३ ॥

वैशेषार्घ्यपदार्थशोधनविधी स्वाचीमनूचारणे हस्तस्त्यादथ गव्यकर्म तदथोत्थायार्घ्यगव्योक्षणम् । तत्राष्टादश शुद्धयश्च विकिरप्रक्षेपणं मार्जनं वर्धन्यासनकल्पनं त्वथ चितावास्त्वर्चनं वर्धनी ॥ ३१४ ॥

पूज्यातोथ दशायुधार्चनमथो कुंभार्चनाथाहुतिः कार्या तर्पणदीपनाविधिरथो पूर्णाथ नैवेद्यतः। त्रेधाग्रौ चरणाहुतिश्च तदथ स्थाने चतुस्त्रचश्रतः चेन्द्राग्न्यर्चनशङ्कताडनविधी प्रेतप्रवेशस्तथा ॥ ३१५ ॥

प्रेतः पुत्तळिकामयो यदि तदा दीक्षा तुकार्या महा-जालेनात्मनिषेचनादियजनं पश्चात् सिरासन्धिका । उक्ताचार विलोपनाहुतिशतं चेत्यादि साधारणं वागीशार्चनशिष्ययोजनविधी स्नानं प्रवेशो गृहे ॥ ३१६॥

பிறகு

(309–316) அந்தியேஷ்டி மண்டப இலக்கணம் வருமாறு:– கிழக்கு மேற்கு தெற்கு வடக்காக ஒன்பது முழத்தில் சதூரச்ரமாக மண்டபம் அமைக்க வேண்டும். மண்டபத்தின் நடுவில் ஒருமுழ அகலம் ஒருமுழ நீளத்தில் குண்டம் அமைக்க வேண்டும். அக்குண்டத்திற்கு உயரம் ஆறங்குலமும் அகலம் ஆறங்குலமுமான ஒருமேகலே அளவாகும். மற்ற இலக்கணம் அணேத்தும் தீக்ஷா மண்டபம் போலிருக்க வேண்டும். மண்டபத்தின் வாயுதிக்கில் ஒருமுழ அகலம் ஒருமுழ நீளம் ஆறங்குல உயரத்தில் மண்ணினுல் ஒரு வேதிகை அமைக்க வேண்டும். அக்கினி திக்கில் தெற்கு வடக்காக நாலுமுழ நீளத்திலும் கிழக்கு மேற்காக இரண்டுமுழ அகலத்திலும் ஆறங்குல ஆழத்தில் சிதாஸ்தாபனஞ் செப்ய வேண்டும். சிதை–மயான விறகு. தோண்டின அந்த மண்ணிஞல் ஈசானதிக்கில் வாயுதிக்கிலுள்ள வேதிகை போல் ஒரு வேதிகை அமைக்க வேண்டும். கிழக்குமுதல் பத்துத் திக்குகளிலும் ஒருசாண் அகலம் ஒருசாண் நீளம் ஆறங்குல உயரத்தில் வேதிகை அமைக்க வேண்டும். மண்டபத்தின் கால்கள் பதினுறு பன்னிரண்டு எட்டு நான்கு என்னுயிவற்றுள் அவரவா் சக்திக்குத்தக்கவாறு ஒருவகை கொள்ளலாம். அந்தியேஷ்டிக்குத் தெற்கு வாயிலே பிரதானமாகும். சிதாஸ்தானத்தை இருபத்தைந்து கோஷ்டஞ்செய்து அவற்றுள் மத்தியகோஷ்டம் ஐந்தையும் அதில் ஆக்கி ஒன் ருக பொன்மையான பொடிட்டு பிருதிவிதத்துவத்தையும் பிரமணேயும் அருச்சிக்க வேண்டும். அக்கினி திக்கிலுள்ள நாலுகோஷ் த்தையும் செம்மையான பொடியிட்டு ஒன்ருக்கி அதில் அக்கினிதத்துவத்தையும் அதற்கு அதிபதியான ருத்திரரையும் அருச்சிக்க வேண்டும். நிருதி திக்கிலுள்ள நாலு கோஷ்டத்தையும் வெண்மையான பொடியிட்டு ஒன்ளுக்கி அதில் அப்புதத்துவத்தையும் அதற்கு அதிபதியான விஷ்ணுவையும் அருச்சிக்க வேண்டும். வாயுதிக்கிலுள்ள நாலுகோஷ்டத்தையும் கருமையான பொடியிட்டு ஒன்ளுக்கி அதில் வாயுதத்துவத்தையும் அதற்கு அதிபதியான மகேகரரையும் அருச்சிக்க வேண்டும். ஈசான திக்கிலுள்ள நான்கு கோஷ்டத்தையும் பசுமையான பொடியிட்டு ஒன்ருக்கி அதில் ஆகாசதத்துவத்தையும் அதற்கதிபதியான சதாசிவரையும் அருச்சிக்க வேண்டும். வடக்கு மேற்கு தெற்கு கிழக்கு என்னும் இந்தநாலு கோஷ்டங்களிலும் செம்மை வெண்மை கருமை பொன்மை என்னும் பொடிகளேயிட்டு அவற்றில் முறையே குபேரன் வருணன் யமன் இந்திரனென்னுமிவாக்கோப் பூஜிக்க வேண்டும். அந்தியேஷ்டி மண்டப பூஜாமுறை எவ்வாறெனில், குருவானவர் ஸ்ஞனஞ்செய்து நூலே இடமாக அணிந்து நியம**முடித்து** தன்னுடைய தோளின்மேல் வைக்கப்பட்ட ஜலத்துடனேகூட விழுகின்ற நூசிகையினின்று வர்த்தனியின் மண்டபத்தை ஒருமுறை அப்பிரதக்ஷிணமாக வந்து தெற்கு வாயிலின் அப்பிரதக்ஷிணமாக அங்கு புகுந்து, வழியாக உள்ளே வாயுகோணத்திலுள்ள வேதிகையின் சமீபத்தில் வந்து இருந்து கொண்டு அதற்குக் கிழக்காக தருப்பாசனத்தில் வாத்தனியைவைத்து, தருப்பையால் செய்யப்பட்ட ஆசனத்தில் விளுயகரைப் பூஜித்துப் பிரார்த்தித்து அவ்விடத்திற்கு உசிதமான சங்கல்பஞ்செய்து, ஸம்ஹாரக்கிரமமாக நியாசஞ் செய்து கொண்டு, பூதங்களே அருச்சிக்குமிடத்தில் விசேஷார்க்கியங் கொடுத்து, பதார்த்தசுத்தி ஆன்மசுத்தி மந்தாசுத்தி இவைகளைச் செய்து ஸம்ஹாரக்கிரமமாகச் சிவஹஸ்தம் கற்**பித்து,** பஞ்சகவ்யம் ஸ்தாபி<mark>த்து</mark> அவ்விடத்திலேயே

நின்றுகொண்டு சாமான்னிய அருக்கியத்தால் பஞ்சகவ்யத்திற்குப் புரோக்ஷணஞ்செய்து, பதினெட்டு சமஸ்காரங்களேயும் மனதிஞலே செய்து, இரைக்கிறதிரவியங்களே இரைத்தல் மார்ஜனஞ் செய்தல் இவைகளைச் செய்வித்து வர்த்தனிக்கு ஆசனங்கற்பித்து, பின்னர் சிதாவாஸ்துபூஜைசெய்து, வர்த்தனிபூஜைசெய்து, தசாயுத பூஜையுஞ்செய்து, கும்பத்தை அருச்சித்து, ஒமத்தைத் தொடங்கி தா்ப்பணம் தீபனம் இவைகளே மனனமாகச்செய்து, பூரணுகுதி நைவேத்தியஞ்செய்து, சருவிணலே மூன்று ஆகுதிபண்ணி, சிதாஸ்தானத்தில் நாற்கோணமாவது முக்கோணமாவது இட்டுஅதில் இந்திராதியாக்ஃாப்பூஜித்து சங்கு தாடனம் பண்ணி அதன்பின்னா் சவப்பிரவேசஞ்செய்வித்து, புத்தளிகாமயமாகில் சவம் மிருதகதீகைஷ்செய்து முடித்து, பின்னர் மகாஜாலப்பிரயோகத்தினுல் ஆத்மாவை ஸ்நானஞ் செய்வித்து பூசித்து நாடி சந்தானஞ் செய்வித்து சம்யாசாரலோபப்பிராயச்சித்த நிமித்தமாக நூருகுதி செய்ய வேண்டும். இவ்வாறு அணேவருஞ் செய்ய வேண்டும். பின்னர் வாகீசுவரி வாகீசுரருக்கு அருச்சணே முதலிய கிரியை அணேத்துஞ் செய்து சிஷ்யணே ஸ்நானஞ்செய்யும்படி செய்து கிரக**ப்பி**ரவேசஞ் செய்ய வேண்டும். இவ்வாறு அந்தியேஷ்டிக் கிரியையின் முறையைச் சுருக்கமாக அறிந்து கொள்க. (309 - 316)

(அ-கை) புத்தளிகா இலக்கணங் கூறுகின்ருர்.

तत्त्वैः पुत्तळिका भवेत् कुशदलैः केशास्तु वेदाङ्गुलैः द्विग्रन्थीति शिरस्त्रिभिर्गळकृतिः पार्श्वे कुशैः पश्चिभिः। बाह्वष्टादशकाङ्गुलैरसकरैर्मध्येथ षड्विंशति दर्भैर्वत्सिपिचिष्डमध्यमिति तत् द्वेधाष्टषट्कं पदम् ॥३१७॥

(317) புத்தளிகை முப்பத்தாறு தருப்பையினுல் செய்ய வேண்டும். செய்யுமிடத்து கேசம் நாலங்குலம், முடிச்சு இரண்டங்குலம், அது சிரசு. அதற்குக்கீழ் கழுத்து மூன்றங்குலம், அதற்குக் கீழ் தனித்தனி ஐந்து தருப்பைகளினுல் இரண்டு கைகள். அந்தக் கைகளின் நீளம் தனித்தனி பதினெட்டங்குலம், மணிக்கட்டின் கீழ் விரலின் நீளம் ஆறங்குலம். நடுவில் இருபத்தாறு தருப்பையினுல் மார்பு, வயிறு , இடுப்பு, தொப்புள் இவைகள் பதினைந்தங்குல நீளம் அந்தத் தருப்பைகளே இரண்டு பாகமாகச் செய்து, பதின்மூன்று தருப்பைகளால் துடை, முழந்தாள், கணுக்கால், இவைகள் எட்டங்குல நீளம். கணுக்காலுக்குக் கீழ்க் குதிப்புறங்கால் விரல் உள்பட ஆறங்குல நீளம், இவ்வாறு அமைத்துக் கொள்ளல் வேண்டும்.

(அ–கை) பாஷாணஸ்தாபன விதி எட்டுச் சுலோகங்களாற் கூறுகின்ளுர்.

ജെവരം തികി<sup>ക്</sup>ലയിയും । ഉപ്പെടുള്ള വുത്തിലും തുരുത്തിലും തുരുത്തിലും വുത്തിലും വുത്തിലും വുത്തിലും വുത്തിലും വുത്തിലും വുത്തിലും വുത്തില

தந்லை, காவேலிகாநயநவா-மு உட் ஆாயவிஸார ஹாக் த

மைத்தை வித் ஆட்டி விருவா இத்தி விருவாக விருவாக விருவாக

ുകെു வെളി நிவെஶிதെ ഡட வரை ஶுழுം ുஹாலை ഉഖടം

തെവാവം നമ്പുക്കാം അജകു | പുരുത്തായ പുരുത്താം പുരുത്താം

**ஊ**ண்த் அகை உள்ளுக்காகு வர் வர்க்க வர்கள் விகி

യും ചെ പ്രൂപ്പെയാറ്റം പ്രൂപ്പും ॥ ୮୧୮୮ ॥ ഉപള്പയാഗ്യ്യായാറ്റ്റ് പ്രൂപ്പും പ്രൂപ്പും പ്രൂപ്പും പ്രൂപ്പും പ്രൂപ്പും പ്രൂപ്പും പ്രൂപ്പും പ്രൂപ്പും പ്രൂപ്പു

வாஷா*கை ம*ுஹை ை மிவா புரூ இ. ஐ. ந வைல் தக்ஷை வனவொது 28

வை விருவ் விரு விரு விரு விருவாகும் விருவியாக விருவாக விருவா

உதூரைழு கூயொஸு வை கூரு விது க வாதாவடை ஸூ வயெல தே ஆஸா ந ்க கு கு கிறியில் கு கிறியில் கு கிறியில் கிறிய

வாசா வைஸான்டு? வ.சு கூர் தவாஜா நுறி வஸ்டி

தைைநாஜுகால் து நால்கால் திகை ப

ஸுவை இதா இுவை கிறை உடிகா இத்திர்க்கு இத்திர்க்கு இத்திர்க்கு இத்திர்க்கு இத்திர்க்கு இத்திர்க்கு இத்திர்க்கு இத

ஸ். உண் கண் கண் கிருந்த விருந்த வேது விருந்த விருந்த

ஷமு் ஸங்னி் ஏஃம்? அவித்து விர்கு விர்கள்

ஷெவானமார**் உ**ச்சு ப வாலை உசு உ ஸ் எ ச்பா ஏ ச மா அ

മസ്സുളൈപ്റ്റ് ഇപ്പു ചെയ്യുന്നു. ഇപ്പുള്ള പ്രത്യാപ്പുള്ള പ്രത്യാപ്പുള്ള പ്രത്യാപ്പുള്ള പ്രത്യാപ്പുള്ള പ്രത്യാപ്പുള്ള പ്രത്യാപ്പുള്ള പ്രത്യാപ്പു

வர் வைவர் கூர் வைவர்கள் வைவர்கள்

நை பாக்?ினி 7 இதை கோர்க்கிய வர்கள் ஆன்ற நாதிக்கிய நாகு வர்கள்

പ്രസ്ഥു ക്യായി ക്രായി ക്യായി ക്രായി ക്രായി

ളെലം മിത്രെട്ടം ജനും I ചെയ്യുട്ടുള്ള ചെയ്യുട്ടുള്ള

யதாரைவைவடாரணை ஹாநி ஹா வைக திலமூலி வாஸொலவு தக ய நூந ய

வனகாஹஸ்\ திெரை உக்க குயி உ கெகைக்கவ ஆக்கிர் உற்றா -

ஹாவை), தது உ பங்ஸைவதிருவமா தெயாங் பிண்சுய', I உ

പ്പെടു പിഞ്ച്ബുപ്പെട്ടായ്ക്കാം പത്രം ചയിു ചാര്യായും പ്രത്യായും പത്രം വയിു விணா? வஜிரவை வெடுறு உராயா தியா? ய 122சே ய

வா்மா் வரை சுழியா ப வார் வர்கள் விற்கு விற்கு விற்கு விற்கள் விற்கு விற்கு விற்கு விற்கு விற்கு விற்கு விற்கு வால் விற்கள் விற்கு விற்கு விற்கள் விற

தி 8 விணா உரவி இரா நாக்கு பி நாக்கு பி இது நாக்கை வாவந் இரு முக்கு பி

पाषाणस्थितिमण्टपं मृतजनागाराङ्गणे वा नदी-तीरे वाथ यथासुखं धनदिदक् द्वारं विचित्रावृति । तन्मध्ये करवेदिकानयनवागुच्छ्रायविस्तारभाक् नेमिद्रन्द्वयुताग्रतोथ तदुदग्गर्तन्तु वृत्तं करात् ॥ ३१८॥

मध्ये वेदिनिवेशिते घटवरे रुद्रं महादैवतं रम्यं साङ्गमुदङ्गुघं त्वरुणभं भोगाङ्गयुक्तं यजेत् । पश्चादावृतिपूजनं हरसुहृत्काष्ठादि वामक्रमात् मुद्राह्मष्टसमर्चयेदथ पुनस्ताः पार्श्वयोर्बुद्धिमान् ॥ ३१९॥

पाषाणग्रहणं शिवाश्रमिजनस्यैकस्स एवात्तेमः सोऽप्यश्मैव यथा पुमाकृतियुतो ग्राह्योथ वा चेष्टिका । उक्ताश्मेष्टकयोस्तु चैकमुचितं खातावटे स्थापयेत् तत्स्नानं कथमुच्यते सतुपुमान् स्नानार्द्रवस्त्रैक धृक् ॥ ३२०॥

प्राग्वक्तः कृतवामजानुनि वसन् वामांसवस्त्राञ्चलः तैलेनामलकादिना तमभिषिच्यादाय कुंभान्तिके । सुस्थाप्योत्तरदिङ्मुखं त्विह मृतो दीक्षाद्वयाप्तो यदि स्कन्दं चण्डगणाधिपाविति तदाख्यायुक्तमावाहयेत् ॥ ३२१॥ अप्यूर्ध्वद्वयदीक्षितो यदि तदात्वीशं सदाख्यं पुनः शान्तं तत्र तु संप्रदायवचनादावाहनार्थन्ततः। गन्धाद्यैरभिलिप्य गन्धकुसुमैस्संभूष्य सम्यक् तदा यूप्टाताडनवर्जमत्र गुरुणा धूपाद्यमध्यै तत: ॥ ३२२॥

पश्चाद्भूतबलिं तदा तदुचितं नाम्नोपदंशान्वितं तन्नाम्नास्य समर्प्य वास उदकं देयं तिलोदं कथम्। एकाहस्य मृताय वास उदकं त्रिर्देयमासूतकात् यत्राशौचपराण्यहानि दश चेत् त्रिंशद्धि वासोंबु तत् ॥ ३२३॥

एकाहस्य तिलोदकं त्रयमिदं त्वेकैकवृद्धचा दशा-हस्ये तत्तु च पश्चसप्ततिरथो देयश्च पिण्डत्रयम् । प्रातः पिण्डसमर्पणं खलु बलिस्सायं ततस्संख्यया पिण्डाः पङ्क्तिरथो बलिश्च दशधा देयस्समाप्य क्रियाः ॥ ३२४॥

पाषाणस्थितिमण्टपे प्रथमतो वेदीकृतिस्तत्परं कुंभस्थापनमुक्तवच तदथो पाषाणसेकक्रिया। पश्चात्तित्स्थिति भृतबल्यथ तथा वासस्तिलोदार्पणं त्रिः पिण्डः दशपिण्डदानदशबल्युद्दानके प्रावनम् ॥ ३२५॥

318-325). இறந்தவனுடைய வீட்டிலாவது நதிக்கரையிலாவது பாஷாணஸ்தாபன மண்டபம் அமைக்க வேண்டும். அந்த மண்டபம் நான்கு கால்கள் மேற்கட்டு என்னுமிவைகளால் அலங்கரிக்கப்பட வேண்டும். கிழக்கு மேற்கு தெற்கு வாயில்களே மறைத்து வடக்கு வாயிலைத் தோரணம் வாழை பாக்கு தென்னமொட்டு என்னுமிவைகளானும் பூமாலைகளானும் அழகாக அலங்கரித்து, அதனடுவில் ஒரு கைமுழ நீளமும் இரண்டுமுழ உயரமும் நான்குமுழ அகலமும் மேகலேகளுமுடைய சதுரச்ரமான வேதிகையைக் கற்பித்து அதன் வடக்கில் வட்டமாகப் பள்ளந்தோண்டல் வேண்டும். வேதிகையின்டுவில் கும்பத்தை வைத்து அந்த கும்பத்தில் அழகுடையவராயும் மகாதேவதையாயும் காந்தியுடையவருமாயுமிருக்கிற உருத்திரரை சாங்கமாகப் போகாங்க பூசை செய்ய வேண்டும். பின்னர் வடக்கு முதற்கொண்டு அப்பிரதக்ஷிணமாக ஆவரண தேவதைகள்பூஜித்து முத்திரைகளாற் பூசித்து பாஷாணத்தை கிரகிக்க வேண்டும். சிவாச்ரமியானவனுக்கு பாஷாணக்கிரகணம் ஒன்றுதான். அதுவே உத்தமம். அது கல்லாகவே யிருக்க வேண்டும். அதைப் புருஷ வடிவமாகச்

செய்து கிர**கிக்க வேண்**டும். அல்லது செங்கலேயாவது கிரகித்துக் கொள்ளலாம். இவ்வாறு கூறப்பட்ட கல்லு செங்கல்லு என்னுமிரண்டனுள் உசிதமான ஒன்றைக்கிரகித்து தோண்டப்பட்ட பள்ளத்தில் ஸ்தாபிக்க வேண்டும். அக்கல்லுக்கு அபிஷேகஞ் செய்ய வேண்டிய முறை எவ்வாறெனில் ஸ்நானத்தால் நீனந்த ஒரே வஸ்திரத்தைத் தரித்துக் கொண்டு கிழக்கு முகமாக இருந்து பூமியில் இடது முழந்தாளே வைத்துக் கொண்டு இடது தோளில் வஸ்திரத்தைத் தரித்து தைலம் நெல்லிக் கனி இவற்ருல் அந்தக்கல்லை அபிஷேகஞ் செய்ய வேண்டுமென்க, இவ்வாறு அபிஷேகஞ் செய்து எடுத்து கும்பத்தினருகில் வடக்கு முகமாக ஸ்தாபிக்க வேண்டும். இறந்தவன் முதலிரண்டு தீக்ஷை பெற்றவளுயின் கந்தர் சண்டர் கணநாதர் என்னுமிவர்களே இறந்தவனுடைய தீக்ஷா நாமத்தால் அந்தக்கல்லில் ஆவாஹனஞ்செய்ய வேண்டும். நிருவாண தீகைஷ் பெற்றவளுயின் ஈசர் சாந்தர் சதாசிவர் என்னுமிவாகளே ஆவாஹனஞ் செய்தற்பொருட்டு கந்தமுதலியன பூசி மணியடித்தலின் புஷ்பங்களால் அலங்கரித்து வாசனேயடைய ஆசாரியா் தூபம் அருக்கியம் முதலியன சமா்ப்பிக்க வேண்டும். அதன்பின் உசிதமாயும் காய்கனிகளுடன் கூடியதாயுமுள்ள பிரபூதபலி யைத் தீக்ஷாநாமத்தை உச்சரித்துக் கொண்டு சமாப்பித்து வாஸோதக திலோதகங்களேயும் கொடுக்க வேண்டும். வாஸோதகம்-வஸ்திர ஜலம். திலோதகம்-எள்ளு ஜலம், இறந்தவன் பொருட்டு முதல் நாளில் மூன்று வாஸோதகங் கொடுக்க வேண்டும். குதகத்தினுல் பத்து நாள்கள் அசுத்தியேற்படின் ஒவ்வொரு நாளும் மும்மூன்ருக முப்பது வாஸோதகம் ஏற்படும். திலோதமாக எனில் முதல் நாளில் மூன்று இரண்டா நாளில் பத்தாவது நாளில் பன் னிரண்டு இவ்வாறே நான்கு. திலோதகங்கொடுக்க வேண்டும். ஆகவே எல்லாவற்றையுஞ் சேர்த்து பத்து நாட்களுக்கும் எழுபத்தைந்து திலோதகமாகும். பின்னா் மூன்று பிண்டங்கள் கொடுக்க வேண்டும். காஃயில் பிண்டமும் மாஃயில் பலி யுமாக ஒவ்வொனறிலும் பத்துப்பத்தாகக் கொடுத்து கிரியைகளேப் பூர்த்தி செய்ய வேண்டும். மற்ருெரு பாஷாண ஸ்தாபன மண்டபத்திலும் இவ்வாறு வேதிகைகள் கும்பஸ்தாபனம், பாஷாண அபிஷேகம், ஸ்தாபனம், பூசை, பிரபூதபலி, வாஸோதகம், திலோதகம், மூன்று பிண்டங்கள், பத்துப் பிண்டங்கள், பத்துப் பலிகள் செய்ய வேண்டும். அதன்பின் எல்லாவற்றையும் உத்தியாபனஞ்செய்து ஸ்நானஞ் செய்ய வேண்டும். இது பாஷாணஸ்தாபன விதியென்றறிந்துகொள்க.

(அ-கை) பாஷாண உத்தியாபன முறை கூறுகின்ளுர்.

உ കൂന്പു പിഞ്ഞും ഖൗസ് ചെന്നു കൗം ചാം ഖനമുന്നുട്ടെ കൗം ഉയ്യാപ്പും പ

उत्थाप्य पिण्डं पुरतोऽथ कुंभं पाषाणमन्ते तमुदङ्ख्खस्थः। गत्वा रवैस्सार्थमथो तु नद्यां पाषाणमेकं पुनरुत्क्षिपेत् सः ॥ ३२६॥

(326) பாஷாண உத்தியாபனம் எவ்வாறெனில் முன்னர்ப் பிண்டத்தை ஒருவரும் அவர் பின் கும்பத்தை ஒருவரும் அவருக்குப் பின் பாஷாணத்தை ஒருவரும் அவருக்குப் பின் பாஷாணத்தை ஒருவருமாக இவ்வாறு மூன்று பேர்கள் அந்த மூன்றையும் எடுத்துக் கொண்டு சங்கத்தொனி சங்கீதமேளங்களுடனே கூட நதி முதலான ஜலக்கரைக்குச் சென்று வடக்குமுகமாகவிருந்து இந்த மூன்றையும் மார்பளவுள்ள ஜலத்தில் இட வேண்டும். மூன்றனுள் பிண்டத்தை முன்னரும் கும்பத்தை அதன் பின்னரும் பாஷாணத்தை அதன் பின்னரும் பாஷாணத்தை

(அ-கை) நவசிரார்த்தவிதி கூறுகின்ருர்.

कुर्यानवश्राद्धमथाग्रजेभ्यः शैवश्चतुर्थः परमामरूपम्। एकादशाहान्तदिनेषु षट्कं मोदाय पात्रेषु मृतं प्रतीत्थम् ॥ ३२७ ॥

(327) சிவதீகை புடையவன் இறந்தால் அவனுக்கு இறந்ததின முதல் பதிஞெருதினத்திற்குள் நவசிரார்த்தஞ் செய்ய வேண்டும். எவ்வாறு செய்ய வேண்டுமெனில் முதல்நாளில் ஒன்று, மூன்ருநாளில் ஒன்று, ஒன்பதாவது நாளில் ஒன்று, ஒன்பதாவது நாளில் ஒன்று, மதிஞேராவது நாளில் ஒன்று, ஒன்பதாவது நாளில் ஒன்று, பதிஞேராவது நாளில் ஒன்று. இவ்வாறு இந்த ஆறு நாட்களிலும் பச்சை அரிசியினுல் நவசிரார்த்தஞ் செய்ய வேண்டும். பிராமணருக்கு அன்னமிட வேண்டும். இது நவசிரார்த்தவிதி பென்றறிந்து கொள்க.

(அ-கை) எழுபத்தைந்து பெயருக்குப் போசனஞ் செய்வித்தல், சோதகும்பதானவிதி, இடபதாபனம், சூத்திரர் செய்ய வேண்டிய அந்தியேஷ்டி முதலிய கிரியைகள் ஆகிய இவற்றை இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்றுர். கூடிள் ஹொஜநலைகூடிறி 25 தேசு **ஜினை**) சுவரகூரா **உ**ரராஹ-ബെുപ്<sub>റ്</sub>ക ടൗ പഞ്ചയപ്പെதിനി**ു**ന്റി வன கா உரரா ஹெ மவா க**ுய**ூர்க் வெள்றக்கு உ<mark>றை ந்தவி</mark> யகி ஷஷ ுதுரு தீராது வ் நஷ் மிவாய வி மா உ தவி ஹெவ **த்த**ிரத்டை ஒத்த வரி ஆகி 11 15221 11 யு ூ தாணானு உரதள த**ெை**வ ஹி ஸுத8 து ஆவீன் வையவாடி நா உ**ம் ∟ா**த்தி தாு。 வு ந8் வுதி கூரதள ഉന്നെ ഒട്ടെപ്യം പഞ്ചഖിം ഗ്നുകിഴി ചെ வ*க்ஷ்* உய்கள் வெரு விகு வைய நாழி குனு வக்கு கு⊸யிய்கு இத்து இரை ய**ு**த்த ப

आदौ भोजनमेकमिह मृतमुद्दिश्यैकवृद्धचा दशाह-स्येप्यत्र तु पश्चसप्ततिरिमान्येका दशाहेऽथवा। कुर्यात् सोदककुंभदानमिप यत् षष्टचुत्तरं त्रीशतं तिस्मन्नेव वृषं शिवाय विशदं दद्यादलाभे ऽसितम् ॥ ३२८॥ शूद्राणाश्च मृतौ तदैव हि सुतस्तूष्णीश्च शैवाग्निना दग्ध्वा तिपतरं पुनः प्रतिकृतावन्येष्टिकृत्यं गुरुः। मासान्तेप्यथ पश्चविंशति दिने पक्षेऽथवा स्वोचितं नग्नं सश्चयनादिकश्च सकलं कुर्यात् क्रमातिद्देने ॥ ३२९॥

(328-329) சிவதீகைஷ்யுடையவன் இறந்தால் முதல் நாள் ஒரு பிராமணருக்கும், அதற்கு மேலுள்ள நாள்களில் ஒவ்வொருவரதிகமாக பத்தாவதுநாளில் எல்லாஞ்சோத்து எழுபத்தைந்து பிராமணருக்குப் போசனஞ்செய்து வைக்கவேண்டும். அல்லது பதிஞேராவது நாளில் சேர்த்துப்பண்ணல் வேண்டும். அன்ஞுளிலேயே சிவபெருமானுக்கு வெண்மையான விருஷபத்தை தானஞ்செய்ய வேண்டும். அது அகப்படாவிடில் கருமையான விருஷபத்தையாவது தானஞ் செய்தல் வேண்டும். முந்நூற்று அறுபது தினங்களும் சோதகும்ப தானஞ் செய்ய வேண்டும். சூத்திரர்கள் மரணமடைந்தால் சைவாக்கினியில் அப்பொழுதே மௌனமாக தகனஞ்செய்து சூதகத்தின் முடிவில் முப்பத்திரண்டாவது நாளிலாவது இருபத்தைந்தாவது நாளிலாவது பதிஞருவது நாளிலாவது அந்தியேஷ்டிக்கிரியையை புத்தளிகையிற் செய்து தமக்குரிய நக்ன சிரார்த்தம் சஞ்சயன முதலியவற்றை முறையே அந்த நாளிற் செய்ய வேண்டும். (328-329)

(அ-கை ) துா்மரணம் அடைந்தவா்களுக்குப் பரலோக சம்பந்தமான அந்தியேஷ்டிவிதி கூறுகின்றுா்.

गोसर्पांबुकृशानुयुद्धपवनव्याघ्रादिवृक्षायुधैः रज्जूद्धद्ववसूरिकाशनिविषैर्दस्यूग्ररोगाश्मिः । राज्ञा स्वेन चयत्र दुर्मृतिजुषां संपूर्णगात्रन्तु चेत् षण्मासादथ पारलौकिकविधिः कार्योऽथवा वत्सरात्॥ ३३०॥

(330.) மாடு பாய்ந்தாவது, பாம்பு கடித்தாவது, நீரில் விழுந்தாவது, நெருப்பிலகப்பட்டாவது, பெருங்காற்றிலகப்பட்டாவது, இடி விழுந்தாவது, யுத்தத்தினை வது, ஆயுதத்தினை எவது, புலி முதலிய துஷ்டமிருகங்களினை வது, மரம் விழுந்தாவது, கமிறு பூட்டிக் கொண்டாவது, வசூரியினை வது, நஞ்சுதின்றுவது, திருடனுலாவது, பொல்லாதவியாதியினுலாவது, கல்விழுந்தாவது, அரசனுடைய ஆணேயினுலாவது, தன்னுலாவது மரணம் ஏற்பட்டால் துர்மரணமாகும். இவ்வாறு மரணமடைந்தவருக்குக் கைகால் முதலிய அங்கமனேத்துஞ்சிறிதுங் குறையாமலிருந்தால் ஆறு மாதத்திற்க்கு மேல் அந்தியேஷ்டிக்கிரியை செய்ய வேண்டும். அங்கங்களிற் குறையிருந்தால் ஒருவருடங் கழிந்தபின் அந்தியேஷ்டிக்கிரியை செய்தல் வேண்டும்.

സെപൂറുളുന്നി വാധാവണ്ണി കിട സാബൃപുക്കു വിക്യാക്കുന്നു ക്യാ വേക്സുക്കുട്ടാണ് പെക്കുവെന്നു ആന്സുക്കുട്ടാണ് പെക്കുവെന്നു കൂട്ടിലെ കൗ വിധിനൗളം വേക് ബേയിടെ |

## सर्परज्जुगरिवायुविह्निभिः शस्त्रवृक्षविषतोयहस्तिभिः। वत्सरत्रिऋतुमासपक्षयोस्तिहने तु विधिरुद्रवत् बलिः ॥

(இதன் பொருள்) பாம்பு, கயிறு, மலே, காற்று, நெருப்பு, ஆயுதம், மரம், விஷங்கலந்தநீர், யாண இவைகளால் மரணமடைந்தவர்களுக்கு ஒருவருடம் அல்லது ஆறுமாதங்கழிந்தபின், மரணமடைந்ததிதியில் விதிப்படி உருத்திரபலியுடன் அந்தியேஷ்டிக்கிரியை செய்ய வேண்டுமென்பதாம். (330)

பிறகு (அ–கை) ஆவச்யக சௌசவிதி கூறுகின்றார்

331. கங்கைமுதலான தீர்த்தங்களில் நீராடுதற்குச் சென்றபொழுதும், இராமேஸ்வரமுதலான புண்யக்ஷேத்திரமாகிய சிவக்ஷேத்திரங்களில் சுவாயி தெரிசனத்திற்குச் சென்றபொழுதும், சிவதீகைஷ் பெற்றுக்கொள்ளும்பொழுதும்விவாஹஞ் செய்துக் கொள்ளும் பொழுதும், தன்னுடைய குரு தாய் தந்தை எஜமான் இவர்கள் மரண மடைந்தபொழுதும், பொல்லாத ஜந்துக்கள் தன்மேல் விழுந்தபொழுதும், அப்பொழுதே சௌசஞ்செய்து கொள்ளல் வேண்டும். இதற்கு ஸ்மிருதி வசனம் வருமாறு :-

 मातापितृपितृव्याणां मातुलाग्रजयोर्मृतौ । श्रञ्जुराचार्ययोरेषां पत्न्याश्चापि पितृष्वसुः ॥ मातृष्वसुभगिन्याश्च गर्भवानपि वापयेत् । मातरं पितरं ज्येष्ठमाचार्यं श्वज्ञुरं विना ॥ अन्तर्वान्वपनं कुर्यात् स यदि ब्रह्महा भवेत् ।

(இதன் பொருள்) தாயார், தந்தையார், பெரிய தந்தையார், சிறிய தந்தையார், தாயாருடன் பிறந்த மாமனர், ஆசாரியர், பெண் தந்தமாமனர் ஆகிய இவர்களுக்கும், இவர்களுடைய மணவிகளுக்கும், மூத்த சகோதரர், தாயுடன் பிறந்த சிறியதாயார், தந்தையாரோடு பிறந்த அத்தை, தமக்கையார், ஆகிய இவர்களுக்கும் மரணம் வந்தபொழுது தீகையுடையவளுயினும் சௌளஞ்செய்துகொள்ளல் வேண்டும். மாதா, பிதா, மூத்த தமையன், தன் குரு, பெண்தந்த மாமன், ஆகிய இவர்கள் தவிர மற்றவர்களுக்குக் கர்ப்பதீகைஷ கொண்டவன் சௌளம் பண்ணிக்கொண்டால் பிரமக்கொலேக்குச் சமமாகுமென்பதாம். (331)

(அ-கை) பிராமணரல்லாத மற்றவாகளுக்கு ஆசௌச தினத்தைக் கூறுகின்றுா்.

शैवानां ग्रहमेधिनां नियमिनां विप्रेतरेषां सदा भरमाक्षार्चनभावशुद्धिमनसां मांसाद्युपेक्षावताम् । आशौचद्धयसिद्धिरुच्यत इति श्रीकामिके तद्यथा शास्त्रैष्षोडशयस्रकाश्च विहिताः पक्षोऽथवा तादृशाम् ॥ ३३२॥

(332) சிவதீகைஷபுடையவருக்குச் சைவரென்ற பெயருண்டு. சிவ தீகைஷபுடைய பிராமணரல்லாத ஏனேய மூன்று சாதியிலுள்ளார், விபூதி உருத்திராக்கம் அணிந்து சிவபூஜையுடன் அந்தக் கரண சுத்தி யுள்ள வராயும் இல்லறமுடையவராயும், நிலேத்த நியமத்தையுடையவராயும் புலால் முதலியவைகளே உண்ணுதவராயும் இருப்பின் அவர்களுக்கு ஆசௌசம் பதினுநாளும், பதினேந்துநாளுமாகும். இவ்வாறு இரண்டு விதமாகக் காமிகத்திற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. (332) (அ-கை) ஆயிளின் அளவு கூறுகின்றார்.

த் அது நீத்து இடுப்பு மூர் முற்று இத்து நீத்து இத்தி இத்தி

भूयान्मानवहस्तिनामपि तरोरायुश्शतं वाजिनां द्वात्रिंशत्प्रखरस्य षष्टिरिति तद्भेदे चतुर्विंशतिः । छागे षोडशंभैरवे शुचिगणः स्त्रिंशच तिर्यकुले काकीकङ्कवयस्सहस्रमुरगे तत् द्विश्वतुः क्रोष्टषु ॥ ३३३ ॥

(333) பெண்கள், புருஷாகள், யானே, மரங்கள் இவைகளுக்கு வயது நூறு. குதிரைக்கு வயது முப்பத்திரண்டு. ஒட்டகைக்கு வயது அறுபது. கழுதைக்கு வயது இருபத்து நான்கு. ஆட்டுக்கு வயது பதினுறு. நாய்க்கு வயது பன்னிரண்டு. பறவைகளுக்கு வயது முப்பது. பறவைகளுக்குள் காகங் கழுகு இரண்டிற்கும் வயது ஆயிரம். பாம்பிற்கு வயது இரண்டாயிரம். நரிக்கு வயது நாலாயிரம். இவ்வாறு சாத்திரங்களிற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது.

(அ–கை) ஐந்து தொழில்களில் உயிர்க்கொலை உண்டென்று கூறுகின்ளுர்.

> ஸ் ஒ.அர் ஸெய் நா வடை என் கொண்ட் !! தெய் னணிழ் பெர்ணி ஆட்ஸ் கீய் தடை இர்கிற்கள் இரு விரும் இரும் இரும

ം ഈ യ യെണ്ടാം ചെയ്യ മെണ്ട് വെ संमार्जनालेपनजातदोषी तथात्रशाकाध्यवधेन चोत्थम् ।

द्वौ खिण्डनीपेषिणकासमुत्थौ संभूय सौनाः खलु पश्च दोषाः ॥३३४॥ (३३४) அலகிடுதல், அஃதாவது (பெருக்குதல்) மெழுகுதல், பாகஞ்செய்தல், அரிவாள் முணயினுல் அரிதல், அரைத்தல் என்னும் இந்த ஐந்து தொழில்களினுல் நாள்தோறும் உயிர்க்கொண் யுண்டாகுமென்றறிந்து கொள்க. (३३४)

तांबूलं भिततं सुमानि सुमनो मालािश्वायािपतो गन्धो भुक्तपयस्तथौदनमथ स्याद्भुक्तमञ्चं घृतम् । शंभुस्नातजलं विशुद्धमनसां ग्राह्यं त्विदं कािमके प्रोक्तं नाळफलादि भुक्तमिखलं निर्माल्यदोषोचितम् ॥ ३३५ ॥

(335) ஸ்ரீ மகாதேவருக்குச் சமா்ப்பித்த தாம்பூலம், சாத்தினவிபூதி, சாத்தின புஷ்பங்கள், புஷ்ப மாலேகள், சந்தனம், நைவேத்தியமாகச் சமா்ப்பித்த பால், அன்னம், பணியாரம், நெய், இளநா், தேங்காய், வாழைப்பழம், மாம்பழம், அபிஷேகஞ்செய்த திருமஞ்சனம் ஆகிய இவையணத்துஞ் சிவதீகையிடைய மகான்கள் உட்கொள்ளலாம். உட்கொண்டால் இவா்களுக்கு நிா்மாலிய தோஷங்கிடையாது. இவ்வாறு காமிகாகமத்திற் கூறப்பட்டிருக்கின்றது. (335)

(அ–கை) முப்பத்தெட்டுக் கலாநியாசஞ் செய்யும் ஸ்தானங்கள் இவையெனக் கூறுகின்றுர்.

சாணூ சா நாஸாகுகைக்கீலீடுபழ படிசு ப தெஷ்பது சாவீர்ப்புறு கும் நை ஷீ நாலி வீ சி-்ஷீ் இப்புன் படிச்ச ப தூரிப்பைறியு விறிக்கு படிமை

मूर्थास्यसंख्या नव हृद्रळांसं नाभिश्च पृष्ठं जठरश्च वक्षः । मेड्रादिपार्श्वाविधिकाङ्गमङ्गी पाणी च नासाकमुजस्थलानि ॥ ३३६॥

(336) மூர்த்தாக்கள் ஐந்து, முகம் நான்கு, இருதயம் ஒன்று, கழுத்து ஒன்று, தோள் இரண்டு, தொப்புள் ஒன்று, வயிறு ஒன்று, பிருஷ்டம் ஒன்று, மார்பு ஒன்று, ஆண்குறி ஒன்று, குய்யம் ஒன்று, தொடை இரண்டு, முழந்தாள் இரண்டு, கணுக்கால் இரண்டு, இடுப்புக்கு மேலுள்ளபக்கம் இரண்டு, இடுப்பு ஒன்று, பக்கங்கள் இரண்டு, கால் இரண்டு, கை இரண்டு, மூக்கு ஒன்று, சிரசு ஒன்று, புயம் இரண்டு, இந்த முப்பத்தெட்டும் கலா நியாசஞ்செய்யுந் தானமாக அறிந்து கொள்க. இதற்குப் பிரமாணம் சித்தாந்தசாராவளியிலுள்ளது. அது வருமாறு:-

പ്രാവാധ്യായ ക്രൂപ്പ് പ്രാവാധ്യായ പ്രാവാധ്യായ വരു പ്രാവാധ്യായ പ്രവാധ്യായ പ്രവാധ്യാ

ചി ബ്ലീ ജൂട്ടെ ഇയ്ലായ ജൂട്ടെ പ്രത്യായ പ്രത്യായ പുരുത്തു. പ്രത്യോ പുരുത്തു. പുരുത്തു പുരുത്തു. പുരുത്തു പുരുത്ത

ஸூ நாநி ஸி ு ை கூடுாநா மிவதநு காசணை தி ம தா ஸாஷ காநா இ ॥

मूर्धानः पश्चवक्त्राण्य हृदयगळं द्वचंसनाभिश्च कुक्षिः पृष्ठोरो गृह्यशिश्लोरुकयुगळमथो जानुयुग्मश्च जङ्घे । द्विस्फिक् मध्यश्च पार्श्वे चरणकरयुगं घ्राणमौली च बाहु स्थानानि स्युः कलानां शिवतनुकरणे त्रिंशतासाष्टकानाम्।।

(இதன் பொருள்) மேலே கூறியவாறு. (336) (அ–கை) உயிரெழுத்து மெய்யெழுத்தென்றும் முதலெழுத்துக்களின் நியாசஞ்தானங் கூறுகின்ருர்.

मूर्घा ळीकविलोचनश्च सुवचो ग्राहिद्धयं नासिका द्वारे गण्डयुगोधरद्वयमथो जिह्वास्ययुग्मं रदः । बाह्विद्वद्वयपार्श्वपृष्ठकटिकानाभित्वगाद्यंसहृत् पायुक्कोफ इतीह केशलिपिसंन्यासस्थलान्यागमे ॥ ३३७ ॥

(337) அகாரம் உச்சியிலும், ஆகாரம் செற்றியிலும், இகாரம் வலக்கண்ணிலும், ஈகாரம் இடக்கண்ணிலும், உகாரம் வலது செவியிலும், ஊகாரம் இடது செவியிலும், ஜகாரம் வலது மூக்குத் துவாரத்திலும், ஐகாரம் இடது மூக்குத்துவாரத்திலும், எசகரம் வலது கன்னத்திலும், னுகாரம் இடது கன்னத்திலும், ஏகாரம் மேலுதட்டிலும், ஐ காரம் கீழுதட்டிலும், ஓகாரம் மேல் வாய்ப்பல்லிலும், ஓளகாரம் கீழ்வாப்ப்பல்லிலும், அம் அடி நாக்கிலும், அஃ நடுநாக்கிலும், இவ்வாறு பதினுறு உயிரெழுத்துகளேயும், பதினுறு தானங்களிலும், கவருக்கம் ஐந்தையும், வலது கையிலும், சவருக்கம் ஐந்தையும் இடது கையிலும், டவருக்கம் ஐந்தையும் வலது காலிலும், தவருக்கம் ஐந்தையும் இடது காலிலும், பகாரம் வலது பக்கத்திலும், வகாரம் இடது பக்கத்திலும், வ காரம் பின் பக்கத்திலும், உகாரம் இடுப்பிலும், மகாரம் தொப்புளோடு கூடிய வயிற்றிலும், யகாரம் நரம்பிலும், ரகாரமாகிய ரேபம் இரத்தத்திலும், லகாரம் தோலிலும், வகாரம் இறைச்சியிலும், ரகாரம் எலும்பிலும்*,* ஷகாரம் மூளேயிலும், ஸகாரம் சுக்கிலத்திலும், இவ்வாறு யகார முதல் ஸகாரம்வரையுள்ள ஏழு அக்ஷரங்களேயும், ஏழு தாதுக்களிலும், ஹகாரத்தை இருதயத்திலும், ளகாரத்தை குதத்திலும், க்ஷகாரத்தைக் குறியிலும் இவ்வாறு மாத்ருகாக்ஷரமாகிய ஐம்பத்தொரு முதலெழுத்துக்களே திவ்ய முத்திரையினுல், நியாசஞ் செய்ய வேண்டும்.

> த்வர்ப்வரு ஸீஃப்த்கு அவிழ் இத்தை 11 சுத்து நுகுடு? வை ஜெகுகுழு ஆய் இத்து இத்

मासश्चतुर्धा खलु सावनश्च सौरश्च चान्द्रश्च तथासवश्च । धीकल्प्य एकैक निकाय्यभानुदर्शावधिस्स्यादुडुभिश्चतुर्थः ॥ ३३८ ॥

(338) சாவனமாசமென்றும், சௌரமாசமென்றும், சாந்திரமாசமென்றும், ஆசவமாசமென்றும் மாசம் நான்கு வகைப்படும். தன்னுடைய புத்தியிளுல் இவ்வளவு நாளென்று கற்பித்துக் கொள்வது சாவனமாசம். இப்பொழுது உலகில் வழங்கிவருவது சௌரமாசம். அஃதாவது சூரியன் இருக்கும் ராசியைக்கொண்டு வழங்குவது. அமாவாசை கழித்து பிரதமைமுதல் மறு அமாவாசை வரை சாந்திர மாசம். இருபத்தேழு நக்ஷத்திரங்கள் கொண்டது ஆசவமாசம். இவ்வாறு நான்கு மாதங்களும் அறிந்து கொள்க.

(அ–கை) பதிஞன்கு மனுக்கள் இவரென ஒன்றரைச் சுலோகங்களாற் கூறுகின்ளுர்.

ஸ்ரிட்ஷ் வின்ரைப் இத்த முழு மி ல் அவர் க்கு குடி இவி இவி விய வெடிவத்வி ஆக் வ விய வடிவத்விய விரி சுப் இதா விய வடிவத்விய விரி சுப் இதா வியால் தைவா வெடி விரி சுப் இதா வியால் இத்தி இந்து இந்து விரிக்க மு

வுக்ஃபுட் வூண்டு நட । வைய் எடிக்கர் வடியு குழி உழி தா 8 வைய் எடிக்கர் வடியில் நிக்கி படுக்கின் ஆர்க்கி விக்கி இருக்கி விக்கி விக்கி கா

ब्रह्मत्वादिधिकारिणो हि मनवस्स्वायंभुवारोचिषौ
पश्चादुत्तमतापसौ तदनु च द्वौ रैवतश्चाश्चषः ।
पश्चादद्य युगाधिपो विधिकृतो वैवस्वतस्सप्तमः
सूर्यो दक्ष इतीरितश्च नवमस्स्यात् ब्रह्मधर्मा ततः ॥ ३३९॥
रुद्रश्चति समाख्यया निगदितस्सौवर्णरौच्यावुभौ
भृत्यश्चापि चतुर्दशेति कथिता विद्यादवीस्वामिना ।

(339–339 1/2) பிரமாவினுடைய வாயிலில் செய்யும் பாரபத்தியத்தில் அஃதாவது அதிகாரத்தில் ஒருவர்பின் ஒருவராக உள்ளவர் பதிஞன்கு மனுக்களாவர். அவர்களுள் முதலாவது சுவாயம்புவ மனு. இரண்டாவது சுவாரோசிஷமனு, மூன்ருவது உத்தமமனு, நான்காவது தாமசமனு, ஐந்திர்வது கூறுவது கையையது கையையும் கூறும்பது கையையும் கூறுவது தாமசமனு, ஆருவது சாக்ஷ கூயினு, ஏயூர்வது கையையும், எட்டாவது சூரியமனு, ஒன்பதாவது தக்ஷமனு, பத்தாவது பிரமதாமமனு, பதினேராவது ருத்திரமனு, பன்னிரண்டாவது சௌவர்ணமனு, பதின்மூன்ருவது ரெள்ச்சியமனு, பதினன்காவது பிருத்தியமனு, இவ்வாறு பதிஞன்கு மனுக்களும் பிரமாவினுடைய ஒருபகலாகிய முப்பது நாழிகைக்குள் தனித்தனி ஒவ்வொருவருக்கும் நூறுவயதுவரை இருந்து வாயிலதிகாரத்தைச் செய்வரென்றறிக, சர்வார்த்தங்களேயும் அறிந்தவரான வித்தியாரண்ய சுவாயிகள் இவ்வாறு சொல்லி யிருக்கின்றனர்.

(அ-கை) பிரமாவினுடைய தினத்தைப்பற்றி இரண்டு சலோகங்களாற் கூறுகின்ளுர்.

> ஷ்ஷ் இ அர்கள் அர்கள் அர்கள் அர்கள் அர்கள் அர்கள் அர்கள் அரு அர்கள் அர்கள் அர்கள் அர்கள் அர்கள் அர்கள் அர்கள் அ அத்தை வர்கள் அர்கள் அத்தை வர்கள் அர்கள் அர்கள்

த்வுர்க் வையை வையை விருப்பு நிரு முக்க வூர்வுர் விரு த்துவி கூடு காடு I வதாயிரு வையை வையை பிருப்பு நிரு முக்க வைத்தை வாடு வையை வையை பிரும் நிரு முக்க வைத்தை வாடு வையை வையை விருப்பு நிரும் நிரை நிரும் நிரை நிரைம் நிரும்

षष्टजुत्तरेणाब्दशतत्रयेण दिवोब्द एवं किल मानुषेण । तेषां सहस्राद्दिननाथसंख्यात्त्वेकं युगं दैवतमामनन्ति ॥ ३४० ॥ तस्मात्सहस्रद्धयमाहुरेकं ब्राह्मं दिनं तद्भृवि कल्प्यकाले। चतुर्युगानाश्च सहस्रयुग्मं दैवे युगे चैव सहस्रयुग्मम् ॥ ३४१ ॥

(340–341) பிரமாவுக்குப் பகல் நாழிகை முப்பது, இரவு நாழிகை முப்பது, ஆக அறுபது நாழிகைக்கொண்டது ஒருநாள் பிரமாவினுடைய அந்த ஒருநாளுக்குக் கணக்குவருமாறு:-மனிதருடைய முந்நூற்றறுபது வருடங்கொண்டது தேவர்களுக்கு ஒரு வருடமாகும். இது திவ்யவருடமெனப் பெயர்பெறும். இந்தத் திவ்யவருடம் பன்னீராயிரம் கொண்டது ஒரு தேவயுகமாகும். அந்தத் தேவயுகம் இரண்டாயிரம் கொண்டது ஒரு தேவயுகமாகும். அந்தத் தேவயுகம் இரண்டாயிரம் கொளைடது பிரமாவுக்கு ஒருநாளென்றறிந்து கொள்க. அஃதாவது மனிதர்களுடைய இரண்டாயிரழ் சதுர்யுகங் கொண்ட தேவர்களுடைய இரண்டாயிரயுகம் பிரமாவுக்கு ஒருநாளென்றவாகும். இதற்குப் பிரமாணம்.-

நாசூலுதாவத் ஜெஃரா ஸூர்சூர்சூ சூகுலா நிரணாத் வகுதிரைகாவத் ஜெஃயா ஸிரிஜோ இந்து அரிக்கி

> चतुर्दशसहस्राणि ब्रह्मणो युगमुच्यते । रात्रिश्चेतावती ज्ञेया स्याद्रात्रिः प्रळयो नृणाम् ॥ --

(இதன் பொருள்)——ஆயிரம் சதுர்யுகங்கள் கொண்டது பிரமாவுக்கு ஒரு பகல், இரவும் அவ்வாறேயாம். அந்த இரவே மனிதர்களுக்குப் பிரளய மென்பதாம். (340–341) (அ–கை) பிரசித்தமான சைவாசாரியாகளுடைய பெயரை இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருா்.

उग्रोत्तरज्योतिरथो स सद्यः श्रीरामकण्ठोऽपि च वैद्यकण्ठः। नारायणश्चापि विभूतिकण्ठः श्रीनीलकण्ठावपि सोमशंभुः॥ ३४२॥ ईशानशंभुर्ह्दयादिना स्यात् विरिश्चिवैराग्यकयुग्मवाच्यौ।

ज्ञानस्त्रिणेत्रो वरुणेश्वरौ तावित्यादयस्ते स्युरघोरशंभुः ॥ ३४३ ॥
(342-343) உக்ரஜோதி சிவாசாரியா், சத்தியோஜோதி சிவாசாரியா்,
ராமகண்ட சிவாசாரியா், வித்தியாகண்ட சிவாசாரியா்,
நாராயணகண்ட சிவாசாரியா், விபூதிகண்ட சிவாசாரியா், ஸ்ரீ கண்ட
சிவாசாரியா், நீலகண்ட சிவாசாரியா், சோமசம்பு சிவாசாரியா், பிரமசம்பு
சிவாசாரியா், ஞானசம்பு சிவாசாரியா், ஈசான சிவாசாரியா், இருதய
சிவாசாரியா், வைராக்கிய சிவாசாரியா், திரிலோசன சிவாசாரியா்,
வருண சிவாசாரியா், ஈச்வர சிவாசாரியா், அகோர சிவாசாரியா்,
வருண சிவாசாரியா், ஈச்வர சிவாசாரியா், அகோர சிவாசாரியா்,
இப்பதினென்மரும் சைவம்தப்பிரவிா்த்தகளான ஆசாா்யா்களாவா்.
இன்னும் வியோம சிவாசாரியா், வியாபக சிவாசாரியா், சா்வேசபண்டித
சிவாசாரியா், உத்துங்க சிவாசாரியா், சா்வாத்ம சிவாசாரியரெனச்
சில சிவாசாரியா்களும் உண்டு.

(அ–கை) ஒரே ஸ்நானத்தால் ஆசௌசம் நீங்குவது இன்னின்ன பேர்களுக்கென்று இரண்டு சுலோகங்களாற் கூறுகின்றுர்.

 आशौचमोक्षं खलु सद्य एव स्नानादमीषान्तु भवेत्सचेलात्। सत्कर्मयोगिवृतिदातृशंभुश्रद्धावहब्रह्मविद्र्भकाद्याः।। ३४४॥ ऋत्विक् च वर्णी च विवाहयात्रा पद्युद्धदीक्षानियमाश्रिता ये। दासाश्र दास्यो रजकाश्र भूपा वैद्याश्र तक्षा अपि नापिताश्र॥

(341–345) எப்பொழுதும் நல்லொழுக்கத்தை அனுட்டிக்கிறவர்கள், யோகிகள், விரதங்களேயை அனுட்டிக்கிறவர்கள், பிரமஞானத்தை யுடையவர்கள், எப்பொழுதம் இல்லையென்னுது கொடுக்கிறவர்கள், சிவனடிகள், ரித்துவிக்குகள், பிரமசாரிகள், சிறுபிள்ளேகள், வழிச்செல்வோர்கள், ஆபத்திலகப்பட்டவர்கள், யுத்தத்திற்கு செல்பவர்கள், மகாநியமத்தையுடையவர்கள், வேஃபார்க்கும் புருடர்கள், வேஃப் பார்க்கும் பெண்கள், வண்ணுன், அரசன், வைத்தியன், தச்சன் முதலான தொழிலாளிகள், அம்பட்டன், ஆகிய இவர்களுக்கு ஒரே ஸ்னை மாத்திரத்தில் ஆசௌசம் நீங்குமென்றறிக. (344–345)

(अ-कक) माणा प्राप्त मिनिस्ल्यमनतः काभावतोर्धायनात् ॥ ३४६॥
इत्तुन्ये पाणिपदे मृतिस्ल्यमनतः काभावतोर्धायनात् ॥ ३४६॥

(346) சற்குருமுகமாக அறிந்து நிலவு அல்லது வெயிலில் தன்னுடைய நிழலைப் பார்த்துக்கொண்டு ஆகாயத்தைப் பார்த்தால் அப்பொழுது ஆகாயத்தில் இவனுடைய உருவம் போல் ஒரு உருவம் தோன்றும்-அவ்வுருவம் பொன்னிறமாயின் சம்பத்தையும், வெண்மையான நிறமாயின் நீண்ட ஆயுகோயும், செம்மையான நிறமாயின் கலகத்தையும், கருமையான நிறமாயின் நோயையும், கை கால் சூன்யமாயின் மரணத்தையும், ஒரு அயனத்துள் தரும். வெறுக்கத்தக்க தோற்றமாயின் பாதி அயனத்துள் அதாவது மூன்று மாதத்திற்க்குள் மரணத்தைத்தரும். (அ-கை) தொண்ணூற்ருறு தத்துவங்களிவையெனக் கூறுகின்ருர்.

து கள் தித்ததொடித்து மண்டிர் வாக்கா முனாவுழ்ணால் தெயா வஹ்டியாவி ஹூ த்ஜமுணா நாலை நாநிலா வி ் மாதில் ! வாதல் முுத்து தி தா உலமாடிய முன்னால் காலாலிஷ்டி தையா தகு நது விண்வதிரி-தது கூகாநி வைவாமல் !! நேரே!!

मुक्तना चित्तमतोन्यतत्त्वगणनायुक्ता गुणाश्चेषणाः त्रेधा पश्चदशापि भूतजगुणा नाडचोनिला विंशतिः । वाचः श्रुत्युदिता दशेन्द्रियगुणाः कामादिषट्कं तथा तत्वान्यत्र समीक्ष्य षण्णवतिरित्युक्तानि शैवागमे ॥ ३४७ ॥

(347) முப்பத்தாறு தத்துவங்களுள் சித்தத்தைக் கழித்து ஏனேய தத்துவங்கள் முப்பத்தைந்து. சாத்வீகம், இராசதம், தாமசம் என்னுங்குணங்கள் மூன்று. மண்ணுசை, பெண்ணுசை, பொன்னுசையென்னும் ஈஷணேகள் மூன்று. பிருதிவியின் குணம் ஐந்து அப்புவின் குணம் நான்கு, தேயுவின் குணம் மூன்று, வாயுவின் குணம் இரண்டு, ஆகாயத்தின் குணம் ஒன்று, நாடிகள் பத்து, வாயுக்கள் பத்து, வாக்குகள் நான்கு, ஞானேந்திரிய விடயங்கள் ஐந்து, கன்மேந்திரியத்தின் தொழில்கள் ஐந்து, காமக்குரோத முதலிய குணங்கள் ஆறு. இவ்வாறு தொண்ணூற்ருறு தத்துவங்களும் அறிந்து கொள்க.

(அ–கை) முப்பத்தாறு தத்துவங்களிவையெனக் கூறுகின்ருர்.

க்<sup>டி</sup>ட உடி நடிக்கா இடிக்கா இடிக்க முக்காக நடிக்கா இடிக்க நடிக்க நடிக்க முக்காக நடிக்க முக்காக நடிக்க நடிக

षट्त्रिंशत्खलु शैवतत्त्वगणनेत्याचक्षते देशिकाः सृष्टचादौ हि शिवादिपश्चक मथो साकं कलाचेन च । गौणं बुद्धिरहंकृतिश्च हृदयं ज्ञानाक्षकर्माक्षतत् मात्राभूतमिमानि विंशतिरिह ज्ञातागमार्थक्रमः ॥ ३४८ ॥

(348) சைவசமயத்திற்குத் தத்துவங்கள் முப்பத்தாருகும். அவை வருமாறு: – பூதங்கள் ஐந்து, தன்மாத்திரைகள் ஐந்து, குருமாறு: – பூதங்கள் ஐந்து, கன்மாத்திரைகள் ஐந்து, குருகுற்பியங்கள் ஐந்து, காமேந்திரியங்கள் ஐந்து, அகங்காரம் புத்தி மனமென்னும் அந்தக்கரணங்கள் மூன்று, குணதத்துவம் ஒன்று, வித்தியாதத்துவம் ஏழு, சிவத்தத்துவம் ஐந்து, இவ்வாறு தத்துவங்கள் முப்பத்தாறென்று சிவாகமப் பொருள்களே அறிந்தவர்கள் கூறுவர்.(348)

(அ-கை) பதினுறு கணபதியின் நாமத்தைக் கூறுகின்றுர்.

आदौ बालगणाधिपस्तरुणभक्तचाख्यौ च वीराह्वयः शक्तचाख्यो विधिपिङ्गलाह्वययुतावुच्छिष्टरक्तौ जवः। हेरंबाख्य इतीरितस्तदनु लक्ष्म्याख्यो महान् षोडशे-त्युक्तास्ते विजयश्च नृत्त इति यस्तूर्ध्वस्सहारिद्रकः॥ ३४९॥

(349) பதினுறு கணபதியின் நாமதேயம் வருமாறு:- பாலகணபதி, தருணகணபதி, பக்தகணபதி, வீரகணபதி, சக்திகணபதி, விதிகணபதி, பிங்களகணபதி, உச்சிட்டகணபதி, இரக்தகணபதி, கூடிப்ரகணபதி, ஏரம்பகணபதி, இலக்குமிகணபதி, மகாகணபதி, விஜயகணபதி, நிருத்தகணபதி, ஊர்த்துவகணபதி என இவ்வாறு பதினுறு கணபதியின் நாமதேயங் கண்டுகொள்க. (349)

(அ–கை) மிகப் பிரசித்தமான பதினெட்டுச் சிவஸ்தலங்கள் இவையேன இரண்டு சலோகங்களாற் கூறுகின்றுர். श्रीपर्वतः काळकरी च जल्प्यं पद्मालयो वेदवनं गजार्च्यम् । श्रीकुंभकोणस्सितकाननाख्यं मायूमध्यार्जुनहेमसंसत् ॥ ३५० ॥ हालास्यजाटायुषकन्दुकस्थं श्रीवांछचवृद्धचलघेनुशैलम् । श्रीहाटकेशस्थलमेवमष्टादशस्थलानि स्मरतान्तु भद्रम् ॥ ३५१॥

(350–351) பிரசித்தமான சிவஸ்தலங்களாவன:- ஸ்ரீபர்வதம், அஃதாவது மல்லிகார்ச்சுனம், காளஹஸ்தி, திருவையாறு, திருவாரூர், வேதாரணியம், திருவாணக்கா, திருக்குடந்தை, அஃதாவது கும்பகோணம், திருவெண்காடு, திருமயிலாடுதுறை, அஃதாவது மயூரம், திருவிடைமருதூர், சிதம்பரம், மதுரை, வைத்தீச்வரன்கோவில், பந்தணேநல்லூர், ஸ்ரீ வாஞ்சியம், விருத்தாசலம், கோபர்வதம், திருப்பனந்தாள் என்னும் இந்தப் பதினெட்டுத்தலங்களும் பிரசித்தமானசிவஸ்தலங்களென அறிந்து கொள்க.

### இதற்குப் பிரமாணம்.

ജ്യുന്നത്രം പെയുടുമെട്ടിത്തുന്നു മു പ്രൊന്നത്രം പ്രാമുള്ള പ്രവര്ദ്ദേശ്യം പ്രാമുള്ള പ്രവര്ദ്ദേശ്യം പ്രാമുള്ള പ്രാമുള്ള പ്രവര്ദ്ദേശ്യം പ്രാമുള്ള പ്രവര്ദ്ദേശ്യം പ്രവര്ദ്ദേശ്യം പ്രവര്ദ്ദേശ്യം പ്രവര്ദ്ദേശ്യം പ്രവര്ദ്ദേശ്യം പ്രവര്ദ്ദേശ്യം പ്രാമുള്ള പ്രവര്ദ്ദേശ്യം പ്രവര്ദ്ദ്ദേശ്യം പ്രവര്ദ്ദേശ്യം പ്രവര

> सेतुर्भोगीशयस्थानं द्वारका बदरीवनम्। चित्रं गजागमारण्यं स्मरतां भूप्रदक्षिणम् ॥ माधवश्च गणेशानं गङ्गां द्वारश्च भास्करम् । श्रीपर्वतं वेदवनं स्मरतां भूप्रदक्षिणम् ॥

# प्रदक्षिणत्रयं प्रातः प्रकुर्वश्च नरोत्तमः । अश्वमेधफलं पुण्यमनवद्यस्समश्रुते ॥

(இதன் பொருள்) சேது, அனந்தசயனம், துவாரகை, பதரிகாரணியம், திருவானேக்கா, பாஸ்கரக்ஷேத்ரம், ஸ்ரீ சைலம், காசி, வேதாரணியம் என்னுமிவைகளே நிணப்பவர்க்குப் பூப்பிரதக்ஷிணஞ் செய்த பலன் கிடைக்கும். இந்தத் தலங்களில் திருக்கோயில் கொண்டெழுந்தருளியிருக்கும் பத்மநாபர், கணேசர் முதலிய தெய்வங்களே நாள்தோறும் விடியங்காலேயில் மூன்று பிரதக்ஷிணத்துடன் உபாசணே செய்கின்றவன் குற்றமற்றவனும் அசுவமேதபலணே அடைவனென்பதாம்.

(அ–கை) சிவபெருமானுக்குரிய முக்கிய ஸ்தலங்களிவை எனவும் இத்தலங்கள் உடனே முத்தியைக் கொடுக்குமெனவுங் கூறுகின்ளுர்.

सेतुर्वासपुरी चिदंबरसभा गोकर्णपंपापुरि श्वेतारण्यवटाटिव श्रुतिपुरी शोणाद्रिवृद्धाचलम् । काञ्चीश्रीगिरिकाळहस्तिनिलयाः केदारवाराणसि कैलासा इति शङ्करस्य निलयाः ख्याता हि मुक्तिप्रदाः ॥ ३५२॥

(352) சேது, சிதம்பரம், கோகா்ணம், பம்பாநகா், திருவெண்காடு, திருவாலங்காடு, வேதாரணியம், திருவண்ணுமீல, விருத்தாசலம், காஞ்சி, ஸ்ரீசைலம், காளஹஸ்தி, கேதாரம், காசி, கைலாயம், என்னும் இவைகள் சிவபெருமானுக்கு முக்கிய வாசஸ்தானங்களாகும். இத்தலங்களில் வசிப்பவா்க்கு முக்தியை உடனே கொடுக்கும். (352)

(அ–கை) நூல்செய்த காலமுதலியன மூன்று சுலோகங்களாற் கூறுகின்ருர்.



#### வெளியீடு

# ஸ்ரீமத் அகோரசிவாசாரியார் டிரஸ்ட் சென்ண –78.

| ஞானாமிருதம்                 | 55-00    |
|-----------------------------|----------|
| തക്കാക്കാരിക്കു             | 90-00    |
| சிவிநறி பிரகாசம்            | 80-00    |
| சித்தாந்த ப்ரகாசிகா         | 40-00    |
| சிவஞான சித்தியார் பரபுக்கம் | 75-00    |
| சிவஞான போதம்                | 40-00    |
| சிவபூஜா ஸ்தவம்              | (இலவசம்) |

## கிடைக்குமிடம்

- 1. வேதசிவாகம் பாட்சாண் மீள்ணயார்பட்டி
- 2. ஸ்கந்தகுரு வீத்யாலயம் நெ. 66, சன்னதித் தெரு, திருப்பரங்குன்றம்
- 3. **யந்அகோர சிவாசாரியார் டிரஸ்ட்,** 17, ம. **பொ. சி.** தெரு, **M.G.R.** நகர், சென்னே - 78.